

نوشته: داكتر عبد الكريم ذاكر نايك

ترجمه: احمد مسيح فضلي

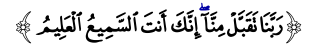
# کافران چہ می پرسند؟

مجموعه ی مفید چند سوال عام بین مسلمانان و غیرمسلمانان که تا حال از جواب دادن به آن عاجز بودیم

نویسنده : داکتر ذاکر عبدالکریم نائیک

مترجم : احم مسیح فضل

#### الحمد لله و الصلاة والسلام على رسول الله



دار الترجمه اصلاح تقدیم مینماید dartarjuma@gmail.com

### معرفي كتاب

نام کتاب: کافران چه می پرسند؟

نویسنده: داکتر عبدالکریم ذاکر نایک

مترجم: احمد مسيح فضل

تهيه و ديزاين: دار الترجمة اصلاح

شمارهٔ چاپ : اول

تيراژ: هزار جلد

تاریخ چاپ: عقرب سال 1390 هجری شمسی

ناشر: انتشارات اصلاح افكار

بخش نشرات جميعت اصلاح و انكشاف اجتماعي افغانستان

آدرس: كابل، خوشحال مينه، ساحة الف، عقب بلاكهاي شاداب ظفر

كوچة اصلاح

آدرس انترنتي: www.EslahOnline.Net

Email:eslahmilli@gmail.com

# تقدیم به پدرکلان مهربانم

که

فراق ایشان را همیشه احساس می کنم...

# <u>سخنی باخواننده</u>

الحمدالله والصلاة والسلام على رسول الله ربنا تقبل مناانك انت السميع عليم

خدای جهانیان را شکرگذارم که با توفیق او اینک باردیگر توانستم مجموعه سوالات و جوابات مفید دیگری را ترجمه و خدمت علاقمندان پیشکش نمایم. جلد اول این کتاب که در مدت کمتر از یکسال سه مرتبه به چاپ رسید یکی از پرفروش ترین کتاب های بازار بوده که مورد استقبال هموطنان بصورت اخص مورد توجه جوانان عزیز قرار گرفت و مرا واداشت تا به این کار خیر ادامه داده و به ترجمه جلد دوم آن دست یازیدم، امیدوارم کتابی را که اکنون در دست دارید نیز پیشامد خوب شما دوستان را در پی داشته باشد.

باید گفت که نسبت عدم ارتباطات و مراسلات با ناشر، کتاب قبلی متاسفانه با بعضی اشتباهاتیکه در ترجمه داشت بدون تجدید نظر مکررا چاپ گردید، امید خوانندگان گرامی آنرا نادیده گرفته در صورت مشاهده اشتباهات در این کتاب ؛ به نشانی afghanprince.maseh@gmail.com در تماس شده ما را یاری نماییدتا چاپ های بعدی از کاستی ها مبرا گردد.

مجموعه ی سوالات و جواباتی که در این رساله کوچک بصورت بسیار مختصر گنجانیده شده حاوی مطالب دلچسپ بوده که اکثرا در جریان مباحثه و کنفرانس های آزاد، توسط افرادی با مولف در میان گذاشته شده که آگاهی کم و بیش از دین مقدس اسلام دارند، از اینکه مولف با اتکا به آیات قرآن پاک و استدلال منطقی پاسخ قناعت بخش به سوالات ارایه نموده است ؛ با جرات می توان گفت که رضایت شما را نیز در یی خواهد داشت .

جا دارد از دوست عالیقدرم عبدالمالک عطش که شاعر تازه کار و مستعد است و همچنان از برادرانم هریک احمد سیر فضل و احمد راشد عمر که در حرف چینی و اصلاح این کتاب مرا یاری رسانیده اند سیاسگذاری نمایم.

در خاتمه از جمعیت اصلاح و انکشاف اجتماعی افغانستان یکبار دیگر متشکرم که ضمن پذیرایی با جبین گشاده ،کار ناچیز م را گران شمرده و روحیه آنرا بخشیدند تا در این راستا بیشتر سعی و تلاش بخرچ دهم.

بااحترام - احمد مسيح فضل

## ييشكفتار مترجم

# الحمدالله والصلاة والسلام على رسول الله ربنا تقبل مناانك انت سميع عليم

خدای جهانیان را شکرگذارم که با توفیق او اینک باردیگر توانستم مجموعه سوالات و جوابات مفید دیگری را ترجمه و خدمت علاقمندان پیشکش نمایم. جلد اول این کتاب که در مدت کمتر از یکسال سه مرتبه به چاپ رسید یکی از پرفروش ترین کتاب های بازار بوده که مورد استقبال هموطنان بصورت اخص مورد توجه جوانان عزیز قرار گرفت و مرا وادار ساخت تا به این کار خیر ادامه دهم و اینک به ترجمه جلد دوم آن دست یازیدم و امیدوارم کتابی را که اکنون در دست دارید نیز از چنین صفت و پیشامد خوب شما دوستان برخوردار شود.

باید گفت که نسبت عدم ارتباطات و مراسلات با ناشر، کتاب قبلی متاسفانه با بعضی اشتباهاتیکه در ترجمه داشت بدون تجدید نظر مکررا چاپ گردید، امید خوانندگان گرامی آنرا نادیده گرفته و در صورت مشاهده اشتباهات در این کتاب ، با تماس به نشانی afghanprince.maseh@gmail.com در تماس شده ما را مورد لطف خود قرار دهیدتا باشد از تکرار آن در چاپ های بعدی جلوگیری شود.

مجموعه ی سوالات و جواباتی که در این جزوه کوچک بصورت بسیار مختصر گنجانیده شده حاوی مطالب دلچسپ است که اکثرا در جریان مباحثه و کنفرانس های آزاد، توسط افرادی با مولف در میان گذاشته شده که آگاهی کم و بیش از دین مقدس اسلام دارند.

مولف با اتکا به آیات قرآن پاک و استدلال منطقی پاسخ قناعت بخش به اهل منطق و تدبیر ارایه نموده و امیدوارم مطالب مندرج مورد توجه و علاقمندی خوانندگان عزیز قرارگیرد .

جا دارد که از دوست عالیقدرم عبدالمالک عطش که شاعر تازه کار و مستعد است و همچنان از برادرانم هریک احمد سیر فضل و احمد راشد عمر که در حرف چینی و اصلاح این کتاب مرا یاری رسانیده اند تشکر کنم.

در اخیر از جمعیت اصلاح و انکشاف اجتماعی افغانستان یکبار دیگر اظهار سپاس و امتنان میکنم که ضمن پذیرایی با جبین گشاده کار ناچیز مرا گران شمردند و مرا جرئت بخشیدند تا در این راستا بیشتر سعی و تلاش بخرچ دهم.

بااحترام - احمد مسيح فضل

### بسم الله الرحمن الرحيم جواب به سوالات آن عده غير مسلمانانی که کم و بيش از اسلام آگاهی دارند

1- آیا قرآن توسط شیطان نوشته نشده؟ (نعوذ بالله)

سوال: آیا چنین نیست که قرآنکریم کلام الله (ج) نبوده بلکـه در عوض کاردستی شیطان باشد؟

إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ

ترجمه: که این [پیام] قطعا قرآنی است ارجمند

فِي كِتَابِ مَّكْنُونِ

ترجمه: در کتابی نهفته

جواب: در پاسخ به اتهام مشابهی که مشرکان مکه در زمان حیات پیامبر (ص) به قرآنکریم بسته بودند و می گفتند که محمد مصطفی (ص) (نغوذ بالله) وحی را از شیطان دریافت می نماید، آیت های زیر نازل گردید:

لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ

که جز پاکشدگان بر آن دست ندارند تَنزیلٌ مّن رَّبّ الْعَالَمینَ

"کتاب مکنون" به معنای کتاب خوب حفاظت شده است که دلالت بر لوح محفوظ در آسمان دارد و بجز "مطهرین" کسِ دیگر به آن بصورت قطع دسترسی ندارد. "مطهرین" کسانی اند که هیچ نوع ناپاکی و آلودگی و اعمال زشت ندارند و از ارتکاب به هر نوع گناه پاک و منزه اند. باید گفت که مراد از "مطهرین" فرشتگان است و یادآوری باید کرد که دسترسی شیطان به آن بصورت قطعی ممنوع است.

از این سبب ناممکن است که شیطان به لوح محفوظ نزدیک شود و یا مجال آنرا بیابد که به آن تماس حاصل کند پس سوال نوشتن این کتاب معجزه آسا و بزرگ توسط شیطان لعین بر نمی خیزد.

الله (ج) در سوره *الشعراء* به ما خاطر نشان مى سازد: وَمَا تَنَزَّلَتْ به الشَّيَاطِينُ

ترجمه: و شیطانها آن را فرود نیاوردهاند وَمَا یَنْبَغِی لَهُمْ وَمَا یَسْتَطِیعُونَ

ترجمه: و آنان را نسزد و نمى توانند [وحى كنند] إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُ ولُونَ

ترجمه: در حقیقت آنها از شنیدن معزول [و محروم]اند

{قرآنكريم 26: 210 – 212}

اکثر مردم در مورد شیطان با تصورات سوء مواجه اند. آنها به این باور اند که ممکن شیطان به استثنای چند مورد مشخص که اقـدار و



صلاحیت آن مختص به ذات الله (ج) است از عهده متباقی همه امور بر آمده بتواند و به باور این عده اشخاص، شیطان با تفاوت اندک در قدرت با الله (ج) قرار دارد؛ و از سبب اینکه این گروه مردم نمی خواهند اعتراف کنند که قرآنکریم وحی الهی است در عوض می گویند که نعوذ بالله قرآنکریم کاردست شیطان است ولی غافل از این اند که اگر شیطان نویسنده قرآنکریم می بود، هرگز در سوره النحل اینطور بیان نمی کرد:

فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ

ترجمه: پس چون قرآن میخوانی از شیطان مطرود به خدا پناه بر {قرآنکریم 16: 98}

آیا می پندارید که شیطان در کتابی که به دست خود نگاشته چنین یک رهنمود می دهد؟ آیا او به ما پیشنهاد می کند "قبل از اینکه کتاب مرا بخوانش بگیرید از الله (ج) بخواهید شما را از شر من در امان خود نگهدارد؟"

آیت های مشابه دیگر نیز در قرآنکریم وجود دارد و همه گواهی بر این دارد که قرآنکریم وحی الهی بوده و منشاء ربانی دارد و نویسنده آن شیطان نیست.

آیت 200 از سوره *الأعراف* شاهد بر گفته ی ماست:

وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ

ترجمه: و اگر از شیطان وسوسهای به تو رسد به خدا پناه بر زیـرا که او شنوای داناست {قرآنکریم 7: 200}

اگر نعوذ بالله قرآنكريم دست نويس شيطان باشد چرا شيطان خطاب



به مخاطبان و پیروان خود بگوید که هرگاه آنها را به کاری تلقین کرد، باید از شر وی به الله (ج) که با او دشمنی آشکار دارد پناه ببرند.

يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلًا طَيِّبًا وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينٌ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينٌ

ترجمه: ای مردم از آنچه در زمین استحلال و پاکیزه را بخورید و از گامهای شیطان پیروی مکنید که او دشمن آشکار شماست {قرآنکریم 2: 168}

نگاهی به آیت 60 سوره یس نیزمیاندازیم:

أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الْشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ترجمه: ای فرزندان آدم مگر با شما عهد نکرده بودم که شیطان را مپرستید زیرا وی دشمن آشکار شماست {قرآنکریم 36: 60}

باید محتاط بود که شیطان بسیار زیرک است و شکی نیست ایسن مفکوره را در ذهن انسان نیاندازد که او خود مولف قرآن است. اما با توجه به بزرگی الله (ج)، شیطان بکلی قابل مقایسه با ذات پاک و قادر او تعالی نیست و الله (ج) به مراتب بسیار با تدبیر تر نسبت به همه موجودات است. از آنجا که او اراده بد شیطان را از قبل می دانست جای شک نیست که بگوییم الله (ج) شواهد زیادی مبنی بر اینکه قرآنکریم کلام او تعالی است نه کلام شیطان در متن قرآن گنجانیده است.

### 2- قرآن حاضر قرآن اصلی و یا نسخه حضرت عثمان (رض)؟

سوال: در ابتدا قرآنکریم در چندین مجلد موجود بود که بعدها حضرت عثمان (رض) در دوره خلافت خود به جزیکی، متباقی همه را به آتش کشید. پس آیا قرآن موجوده وحی اصیل خداوند (ج) است و یا همان نسخه ایست که توسط حضرت عثمان (رض) جمع آوری گردیده ؟

جواب: یکی از اسطوره های عام در باره ی قرآنکریم این است که خلیفه سوم اسلام ،حضرت عثمان (رض)، نسخه فعلی قرآن را از میان چندین نسخه مختلف و ناقص گرد آورده و تصحیح کرده است. قرآنکریم را که به عنوان کلام خداوند (ج) تمام مسلمانان جهان به دیده احترام می نگرند، درست همان قرآنی است که بر پیغمبر ما، حضرت محمد مصطفی (ص)، 1400 سال قبل از امروز نازل گردیده بود. قرآنکریم در زمان حیات و تحت نظارت شخصی حضرت محمد (ص) تحریر و تصدیق گردیده است.

حالا جا دارد که ما ریشه ی اصلی این اسطوره را که حضرت عثمان (رض) قرآنکریم را تصحیح کرده ردیابی کنیم:

محمد (ص) متن نوشته شده قرآن را نظارت و تصديق مي نمود

هنگامی که بر پیغمبر (ص) وحی نازل می گردید، نخست خود ایشان آنرا حفظ می کردند و بعد آنرا به صحابه (رض) تعلیم می دادند که آنها نیز به نوبه خود آنرا آموخته و به حافظه می سیردند. سیس بی درنگ به کاتبان دستور می دادند که وحی نازل شده را کتابت نمایند و پیغمبر (ص) آنرا دوباره ارزیابی و تایید می کردند. پیغمبر (ص) امی بود، یعنی نه خوانده می توانست و نه هم می توانست بنویسد؛ بنابراین ، بعد از نزول وحی، بلافاصله آنرا به یاران خود (رض) تکرار می نمودند و آنها موضوع را می نوشتند و آنحضرت (ص) نسخه های مکتوب شده را با قرائت دوباره توسط خود کاتبان بازخوانی می نمودند که اگر کاتبان در امر تحریر دچاراشتباه شده باشند، دوباره تصحیح شود و متن اصلاح شده را دوباره ارزیابی می نمودند. همین اصل ارزیابی برای حافظان قرآنکریم نیز در نظر گرفته شده بود طوری که آنحضرت (ص)، آیت هایی را که صحابه (رض) در حفظ آن دچار اشتباه و نقصان گردیده بودند، تصحیح و سپس حفظ آن دچار اشتباه و نقصان گردیده بودند، تصحیح و سپس تصدیق می نمودند و طبق این سیاست تمام قرآنکریم زیر نظر شخص پیغمبر (ص) به رشته ی تحریر درآمد.

### ترتيب و ترادف قرآن از جانب الله (ج) الهام گرديده

قرآنکریم در مدت 2/1 22سال قطعه قطعه و نظر به ضرورت زمان و مردم نازل گردید اما پیغمبر (ص) قرآنکریم را به ترتیب تاریخ نزول وحی گردآوری نکرده بلکه ترتیب و سلسله آیت ها و سوره های قرآنکریم از جانب الله متعال توسط فرشته مقرب، حضرت جبرئیل (ع)، برای پیغمبر (ص)دستور داده شده چنانچه پیغمبر (ص) هنگام انتقال وحی به صحابه (رض) هدایت می دادند که آیت جدید در کدام سوره و بعد از کدام آیت گنجانیده شود.

در هر ماه رمضان تمام بخش های قرآنکریم که قبلا نازل گردیده بود، به ترتیب سلسله کتابت با مشارکت پیغمبر (ص) و جبرئیل (ع) بازنگری و تایید می گردید و در آخرین ماه رمضان حیات مبارک حضرت محمد (ص) قرآنکریم دوبار مرور و تایید گردید.

ازینجاست که می دانیم قرآنکریم در قید حیات مبارک، توسط شخص پیغمبر (ص) در هر دوشکل یعنی هم بصورت کتبی و هـم در حافظه تعداد کثیر صحابه (رض) گنجانیده شده و مهر تاییـد بـر آن وارد آمده است.

### قرآن در روی یک ماده نقل گردید

قرآنکریم بصورت مکمل با سلسله ترتیب درست آیت ها چنانچه قبلا متذکر شدیم، در زمان حیات آنحضرت (ص) موجود بود اما آیت ها بالای قطعات مختلف از قبیل پوست حیوانات، تختـه سـنگ هـا، برگ و پوست درخت های خرما، استخوان شانه حیوانات وغیـره درج گردیده بود. بعد از رحلت پیغمبر (ص)، حضرت ابوبکر صدیق (رض)، خلیفه اول اسلام، دستور دادند تا قرآنکریم از اشیا و قطعات مختلف بروی یک ماده که به شکل ورقه های کاغذ امروزی بود نقل و همه با هم در یک محل نگهداری گردد؛ ورق های مذکور با تسـمه هـا بهـم بسته شده بودند تا از تلف شدن و نابود شدن آنها جلوگیری صـورت گیرد.

### عثمان (رض) قرآن را از نسخه ی اصلی رونویس کرد

تعداد زیاد صحابه (رض) هر زمانیکه آیت ها را از زبان پیغمبر



(ص) می شنیدند نزد خود شخصی می نوشتند، از ایس سبب آیت هایی را که آنها می نوشتند از جانب آنحضرت (ص) ارزیابی نمیشد و امکان وجود اشتباهات در آن نسخه ها می رفت؛ از طرف دیگر تمام آیت هایی که به پیغمبر (ص) نازل می گردید به سمع فرد فرد صحابه نمی رسید زیرا در موقع نزول وحی همه ی صحابه بنابر موقعیت و شرایط زمان ومکان حضور نمی داشتند؛ از اینرو امکان زیاد وجود داشت که قسمت های مختلف قرآنکریم توسط صحابه متعدد ناشنیده باقی مانده و بیم آن می رفت که در نهایت زایل گردند. ایسن امر سبب بروز اختلافات و نزاع میان مسلمانان در رابطه به محتویات و مندرجات قرآنکریم در زمان خلافت حضرت عثمان (رض)، خلیفه سوم اسلام، گردید. حضرت عثمان (رض) نسخه اصلی قرآنکریم راکه توسط پیغمبر (ص) تصحیح و تایید گردیده بود و نزد ام المومنین حفصه (رض) نگهداری می شد به امانت گرفت و به 4 تن از صحابه که در زمان حیات پیغمبر (ص) در کتابت اولین نسـخه هـای قر آنکریم مامور بودند فرمان داد تا به رهبری زید بن ثابت (رض) به تكثير قرآنكريم به نقل از نسخه اصلى و كامل آغاز نمايند كه بعــد از تكميل يروسه تحرير نسخه هاى جديد به مراكـز عمـده مسـلمانان آنزمان فرستاده شد.

در آن روزگار کتیبه های شخصی و نا مکمل سوره های مختلف قرآنکریم نزد مردم وجود داشت که خالی از کاستی ها و اشـتباهات نبود. حضرت عثمان (رض) دستور داد تا تمام نسخه های قرآن که با نسخه اصلی یکسان نیستند محو شوند تـا مــتن اصلی قرآنکـریم

محفوظ بماند. دو نقل از نسخه اصلی قرآنکریم که توسط خود پیغمبر (ص) تصدیق گردیده بود امروز هم وجود دارند که یکی در موزیم تاشکند و دیگری در موزیم توپکپی شهر استانبول ترکیه نگهداری می شود.

#### نشانه های زیر و زبر برای عجم افزود گردید

نسخه اصلی قرآنکریم فاقد اشارات، که نشان دهنده واکه های زبان عربی هستند، می باشد. این واکه ها به نام زبر، زیــر و یــیش در زبان فارسی دری و به نام فتحه، کسره و ضمه در زبان عربی یاد میی شوند. چون قرآنکریم به زبان عربی است، عرب ها برای ادای درست كلمات به اشارات نياز نداشتند اما عجم ها بدون اشارات در تلفظ و ادای درست کلمات دچار مشکل بودند. این اشاره ها و علامه هـا بـه روی متن قرآنکریم در زمان خلافت پنجمین خلیفه اموی، ملک بن مروان (68–66هـ)، و عصر ولايت الحجاج در عراق، معرفي گرديد. بعضی ها می گویند که نسخه موجـوده ی قرآنکـریم کـه حـاوی اشاره ها و واکه ها است، کاملا عین قرآنی که در زمان حیات آنحضرت (ص) موجود بود نيست؛ اما آنها فراموش نموده اند كه كلمه ی "قرآن" به معنای "از بر خوانی، ذکر و بیان" است؛ بنابراین حراست تلفظ و ادای درست کلمات آن مطلوب است بدون در نظرداشت اینکه شیوه نگارش متن فعلی از متن اولی متفاوت است و یا متن فعلی دارای واکه ها است. از آنجا که معیار تلفظ در زبان عربی از آنزمان تا حال یکسان باقی است، پس واضح است کـه معنـا نیــز

یکسان باقی مانده است.

### الله (ج) از قرآن حفاظت مي كند

خداوند متعال در قرآنكريم فرموده: إنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ

ترجمه: ما خود قرآن را فرو فرستادهایم و خود ما پاسدار آن می باشیم (قرآنکریم 9:15)

زمانیکه خداوند (ج) خود وعده کرده است که از کتاب بزرگ خود نگهبانی می کند برای ما کافیست و با استناد به آن با جرات می توان گفت هیچ شبهه وجود ندارد که قرآن فعلی همان قرآنی نباشد که بر پیغمبر بزرگوار اسلام، محمد مصطفی (ص)، 14 قـرن قبـل از امـروز نازل گردیده بود.

# 3- آیا اسلام خشونت را ترویج می دهد؟

سوال: آیا دین اسلام خشونت، بی رحمی و خونریزی را ترویج نمی دهد؟ زیرا قرآنکریم خطاب به مسلمانان می گوید: "هر کجایی که کافران را بیابید، به قتل برسانید!"

جواب:بصورت عموم تعداد زیاد غیر مسلمانان چند آیت مشخص قرآنکریم را بعضا تعبیر نادرست می کنند تا اسطوره ای را که اسلام خشونت را ترویج کرده و پیروان خود را تشویق می کند تا کسانی را که خارج از آیین شان قرار دارند به قتل برسانند، جاودانی نگهدارند.

#### آيت سوره التوبه

اکثرا نکوهشگران اسلام بر آیت زیر از سوره *التوبه* انگشت انتقاد بلند می کنند تا وانمود سازند که اسلام خشونت، وحشت، جانورخویی و خونریزی را گسترش می دهد. به نقل از این آیت:

فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ

ترجمه: مشرکان را هر کجا یافتید بکشید و آنان را دستگیر کنید و به محاصره در آورید و در هر کمینگاهی به کمین آنان بنشینید [قرآنکریم 9:5]

### این آیت در جریان نبرد نازل گردیده

نکوهشگران اسلام در حقیقت این آیت را خارج از اصل موضوع



بیان می دارند. هرگاه بخواهیم به عمق انگیزه برویم و شان نــزول را بدانیم باید این سوره را از ابتــدا یعنــی از نخســتین آیــت بخــوانش بگیریم. بعدا از مطالعه در خواهیم یافت که یک پیمــان صـلح میــان مسلمانان و مشرکین مکه به امضا رسیده بــود کــه بعــد هــا توســط مشرکین مکه، با توصل به اجرای عمل خلاف صلحنامه منعقده، نقض گردید و سپس مدت چار ماه برای آنها مهلت داده شد تا اشتباه خود را جبران کنند در غیر آن علیه ایشان قتال آغاز می گــردد. آیــت 5 سوره التوبه خطاب به مسلمانان می فرماید:

فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

ترجمه: پس چون ماههای حرام سپری شد مشرکان را هر کجا یافتید بکشید و آنان را دستگیر کنید و به محاصره درآورید و در هر کمینگاهی به کمین آنان بنشینید پس اگر توبه کردند و نماز برپا داشتند و زکات دادند راه برایشان گشاده گردانید زیرا خدا آمرزنده مهربان است. {قرآنکریم 9:5}

باید یاد آور شد که این آیت در جریان نبرد نازل شده و حکم آن نیز فقط در میدان کارزار و نبرد اعتبار دارد.

#### مثال جنگ امریکا و ویتنام

تاریخ چندی قبل شاهد جنگ خونین میان امریکا و ویتنام است. تصور کنید رییس جمهور و یا فرمانده ارتش امریکا در میدان مبارزه

خطاب به سربازان خود می گوید "هر جا ویتنامی یسی را دیدید، بکشید!" اگر امروز بدون ارایه ی جریان و انگیزه خطابه بگوییم که رییس جمهور امریکا می گفت "هر جا ویتنامی یسی را دیدید، بکشید" قطعا او را به مثابه یک قصاب معرفی مسی کنسیم ولسی اگر سخنان او را با ارایه ی چگونگی وضعیت زمان ومکان بازگویی کنسیم یعنی بگوییم که این دستور در میدان جنگ صادر شده، کاملا منطقی به نظر می رسد زیرا گفته می شود که او با گفتن این جمله خشن می خواست روحیه سربازان را تقویت کند.

### این آیت برای تقویه روحیه نازل گردید

همانند مثال بالا، آیت 5 سوره *التوبه* نیز در جریان نبرد نازل گردیده تا روحیه رزمندگان مسلمان تقویت شود. آنچه خداوند (ج) به رزمندگان مسلمان می گوید این است که در جریان محاربه هراسان نباشید و هر جا که با دشمن مقابل شدید ایشان را از دم تیغ بکشید.

#### يرش از آيت 5 به 7

ارون شوری یکی از سرسخت ترین بدبینان و نکوهشگران اسلام در هندوستان است. او در صفحه 572 کتاب خود بنام " The World " در هندوستان است. او در صفحه "of Fatwahs" آیت شماره پنجم سوره التوبه را ذکر میکند و بیدرنگ به آیت شماره هفتم پرش می کند. اگر کمی دقت کنیم بخوبی دانسته می شود که او آیت ششم را از قلم انداخته و خواسته آنرا مخفی نماید.

#### جواب در آیت ششم است

آیت 6 سوره التوبه به این عقیده باطل که اسلام خشونت، وحشت و خونریزی را ترویج می دهد اینگونه پاسخ می دهد:

وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ثُمَّ اللهِ ثَمَّ اللهِ ثُمَّ اللهِ ثُمَّ اللهِ ثَمَّ اللهِ ثُمَّ اللهِ اللهِ

ترجمه: و اگر یکی از مشرکان از تو پناه خواست پناهش ده تا کلام خدا را بشنود سپس او را به مکان امنش برسان چرا که آنان قومی نادانند {قرآنکریم 9:6}

الله (ج) تنها به پناه دادن آن عده مشرکانی که در جریان نبرد از مسلمانان پناهندگی می خواهند اکتفا نمی کند بلکه به مسلمانان دستور می دهد تا پناهنده را به منطقه مطمین و با امن بدرقه کنند.

اگر به قوانین مبارزات مسلحانه بین المللی عصر حاضر نظر بیاندازیم حد نهایی عاطفه و صلح پسندی یک جنرال مهربان و صلح دوست ارتش در میدان جنگ ممکن این باشد که اگر سربازان دشمن تسلیم شوند و صلح بخواهند فقط رها شوند، اما هیچ فرمانده ارتش هرگز به سربازان و منسوبین خود نخواهد گفت که اگر سربازان دشمن هنگام مبارزه و نبرد صلح بخواهند، صرف به آزاد ساختن آنها اکتفا نکرده بلکه ایشانرا به محل مطمین و امن نیز انتقال دهند! این کاملا چیزی است که خداوند جهانیان (ج) به منظور حفظ و برقراری صلح در روی زمین بر بندگان مومن امر میکند.

### 4- اگر الله (ج) یکتاست، چرا در قرآن ضمیر "ما" استعمال شده؟

سوال: آیا دین اسلام بر وجود چندین خدا باور دارد زیرا قرآنکریم واژه "ما" را هنگام صحبت از الله (ج) بکار می برد؟

جواب: اسلام دینی است که بصورت قطعی به توحید عقیده دارد؛ توحید اصل و شیرازه ی دین اسلام است و روح اسلام باور دارد که الله (ج) یک است و در ذات و صفات خود شریک ندارد. الله (ج) در اکثر جاهای قرآنکریم خطاب به خود کلمه ی "ما" را استعمال می کند اما این امر به هیچ وجه دلالت به وجود چندین الهه در اسلام ندارد.

#### - اسم جمع دو نوع است:

در اکثر زبان ها دو نوع اسم جمع وجود دارد، نـوع اول آن بـرای جمع اعداد استعمال می شود که دلالت بر کمیت بیشــتر از " یـک" دارد و نوع دیگر آن برای اظهار احترام بکار می رود.

الف: ملکه کشور انگلستان هنگام سخنرانی زمانی که به خود خطاب می کند لفظ we را که معادل "ما" در زبان دری است استعمال می کند. این قاعده بنام "Royal Plural" یاد می شود.

ب: صدر اعظم اسبق هندوستان، راجیف گاندی، بزبان هندی چنین می گفت: "هم دیکهنا چاهتی هین" که به معنای "ما می خواهیم ببینیم/بدانیم" است. کلمه "هم" در زبان هندی معادل "ما" در زبان دری است که به منظور احترام و نشان دادن بزرگی در

بین هندی ها استعمال می شود.

ج: مشابه به این قاعده در زبان عربی نیز چنین چیزی وجود دارد و زمانیکه الله (ج) به خود اشاره می کند، در اکثر موارد کلمه "نحن" را که معادل "ما" در زبان دری است، بکار برده است. این قاعده در مواردی که ذکر شد نشان دهنده ی بزرگی و جلال است، نه تعدد!.

توحید یکی از اساسات اسلام است. دین اسلام به وجود و وحدانیت تنها وتنها یک خدا عقیده دارد چنانچه واضح آمده است: قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ

ترجمه: بگو اوست خدای یگانه. {قرآنکریم 112: 1}

## 5- نظریه ی نسخ در مورد قرآن

سوال: مسلمانان به نظریه ی نسخ بعضی از آیات قرآن عقیده دارند. به عبارت دیگر آنها به این باور اند که بعضی آیت های قرآن که در ابتدای اسلام نازل گردیده اند توسط آیت هایی که بعدتر نازل گردیدند منسوخ شده اند. آیا نسخ بعضی آیت ها به این معنا نیست که الله (ج) در ابتدا دچار اشتباه شده و بعد ها آنرا اصلاح کرده باشد؟ جواب:

#### دو تعبير متفاوت

الله (ج) در سوره *البقره* مي فرمايد:

مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَلَىَ كُلّ شَنَيْءِ قَدِيرٌ

ترجمه: هر حکمی را نسخ کنیم یا آن را به [دست] فراموشی بسپاریم بهتر از آن یا مانندش را می آوریم مگر ندانستی که خدا بر هر کاری تواناست. {قرآنکریم 2: 106}

مفهوم این آیت را در آیت 101 سوره *النحل* پیگیری کرده می توانیم. لغت عربی یی که اینجا ذکر شده "آیت" است، معنای آن "نشانه" و یا "یک جمله قرآنکریم" است. این آیت قرآنکریم را به دو صورت می توان تعبیر کرد:

الف: کتاب هایی که با نزول قرآن منسوخ شدند آن هایی اند که قبل از قرآنکریم نازل گردیده اند مانند تورات، زبور و انجیل. در اینجا الله (ج) می فرماید که هدف او فراموش شدن کتاب های قبلی نیست

بلکه او آنها را با چیز بهتر و یا حداقل مشابه عوض می کند، بـه ایـن معنا که تـورات، زبـور و انجیـل توسـط قرآنکـریم عـوض شـدند و قرآنکریم بدیل آنهاست.

ب: اگر تصور کنیم لغت عربی "آیت" را که در آیت بالا خواندیم به جمله های قرآنکریم دلالت دارد نه به کتاب های قبلی، پس اشاره به این است که هیچ آیت قرآنکریم منسوخ نگردیده بلکه الله (ج) آنها را با چیز بهتر و یا مشابه عوض نموده است. پس نتیجه می شود که بعضی آیت های قرآنکریم که در ابتدای اسلام نازل گردیده اند، با آیت هایی که بعدها نازل شدند عوض گردیدند – من با هردو تعبیر موافقت دارم!

اکثر مسلمانان و غیر مسلمانان تعبیر دوم را چنانچـه بایـد، درک نکرده و به این باور اند که بعضـی از آیـت هـای قرآنکـریم کـه در سلسله نزول وحی مقدم بودند حالا منسـوخ انـد و حکـم اجرایـی ندارند. این گروه مردم دچار اشتباه دیگری هم هسـتند و آن اینکـه آنها به این عقیده اند که چنین آیت ها با یکدیگر در تضاد قرار دارند. بیابید چند نمونه را بررسی کنیم:

### کتابی مانند قرآن، 10 سوره یا 1 سوره

بعضی از مشرکان عرب ادعا می کردند که قرآنکریم ساخته ی دست محمد (ص) است و گویا آنحضرت (ص) آنرا با جعل کاری از آن خود نبشته است. الله (ج) آنها را با نزول آیتی از سوره الاسراء چنین درکارگاه آزمون خود قرار می دهد:

قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمثْله وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض ظَهِيرًا ترجمه: بگو اگر انس و جن گرد آیند تا نظیر این قرآن را بیاورند، مانند آن را نخواهند آورد هر چند بعضی ایشان بعضی را مددگار باشند. {قرآنکریم 17: 88}

در این آزمون بعدها در سوره هود تساهل صورت گرفت:

أَمْ يَقُولُونَ الْفُتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ مُفَّتَرَيَاتٍ وَادْعُواْ مَنِ السَّطَعْتُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ

ترجمه: یا میگویند این [قرآن] را به دروغ ساخته است بگو اگر راست میگویید ده سوره برساخته شده مانند آن بیاورید و غیر از خدا هر که را می توانید فرا خوانید. {قرآنکریم 11: 13}

بازهم الله (ج) شرايط اين آزمون را در سوره يونس آسانتر مي سازد: أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ

ترجمه: یا می گویند آن را به دروغ ساخته است بگو اگر راست می گویید سورهای مانند آن بیاورید و هر که را جز خدا می توانید فرا خوانید. {قر آنکریم 10: 38}

بالاخره الله (ج) آزمایش را برای این گروه نهایت آسان می سازد و در سوره *البقره* ارشاد می نماید:

وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُواْ شُنُهَدَاءكُم مِّن دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ

ترجمه: و اگر در آنچه بر بنده خود نازل کردهایم شک دارید پـس اگر راست می گویید سورهای مانند آن بیاورید و گواهان خود را غیـر خدا فرا خوانید.

فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ أُعدَّتُ لِلْكَافِرِينَ

ترجمه: پس اگر نکردید و هرگز نمی توانید کرد از آن آتشی که سوختش مردمان و سنگها هستند و برای کافران آماده شده بپرهیزید. {قرآنکریم 2: 23و 24}

چون آیت ها به تدریج نازل می شدند، الله (ج) این آزمون را به مرور زمان ساده تر ساخت. در ابتدا الله (ج) خطاب به مشرکین فرمودند که یک کتابی مانند قرآن بسازید، سپس فرمودند اگر می توانید 10 سوره بسازید و باز هم شرایط را ساده تر ساخته فرمودند اگر می توانید یک سوره بیاورید که در فصاحت و بلاغت مانند سوره های قرآن باشد و در نهایت خطاب به آنان فرمودند که یک سوره ای بسازید که حد اقل مشابه (مم مثله) به سوره های قرآن باشد.

جملاتی که در ابتدا تذکر دادیم با جملاتی که به تعقیب آن گفتیم یعنی با آیت های 23 و 24 سوره *البقره* به هیچ وجه تضاد ندارند.

تضاد ذکر دوچیزی را گویند که وجود آنها همزمان ممکن نباشد و یا همزمان به وقوع پیوستن هردو محال باشد.

آیت های متقدم قرآنکریم و یا چنانچه مشهور است، آیت های منسوخ شده به هر صورت کلام الله (ج) اند و هدایات آن تا امروز هم قابل اعتبار!

و اگر به آیت های فوق تعمق کنیم خواهیم دید که آزمایش تخلیق کتابی مانند قرآنکریم تا امروز پابرجا است. به همین قسم آزمایش تخلیق 10 سوره، یک سوره کاملا متشابه و یک سوره کم و

بیش مشابه به قرآنکریم همچنان تا امروز پابرجا است.

این آزمایش با آزمایش های قبلی در تضاد نبوده بلکه این ساده ترین آزمایش ها است که توسط الله متعال پیشکش گردیده. اگر کسی از آزمایش نهایی که از همه ساده است، موفق بدر آمده نتواند، در سه آزمایش قبلی که هر کدام از ماقبل مشکل تر است، به هیچ وجه موفق شده نمی تواند.

فرض کنید در باره ی یک شاگرد نالایق صحبت می کنیم که او از امتحان صنف دهم موفق بدر نمی آید، بعد بگوییم که او قادر نیست امتحان صنف پنجم را موفقانه سپری کند سپس بگوییم که حتا او قادر نیست در امتحان صنف اول موفق گردد. و در اخیر بگوییم او آنقدر تنبل و نالایق است که حتا در آزمون کودکستان موفق نمیی گردد (زیرا بعد از سپری نمودن دوره کودکستان شامل مکتب میی شویم). منظور درارایه ی مثال بالا این است که شخص مذکور آنقدر تنبل و نالایق است که حتا در آزمون کودکستان موفق نمی گردد. باید بگوییم که بین هر چار جمله بالا که تذکر دادیم تضاد وجود ندارد، بلکه جمله ی اخیر "او قادر نیست در امتحان کودکستان موفق گردد" کافی است تا نبوغ شخص مذکور را نشان دهد. در موفق گردد" کافی است تا نبوغ شخص مذکور را نشان دهد. در صورتی که کسی نتواند در کودکستان کامیاب شود، سوال کامیاب شود، سوال کامیاب

#### منع تدريجي مسكرات

مثال دیگر از چنین قضیه ها، آیت هایی اند که در رابطه به تحریم

تدریجی مسکرات نازل شده اند. اولین آیتی که در ارتباط با مسکرات نازل گردیده، آیت **219** از سوره *البقره* است:

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آَكْبَرُ مِن نَقْعِهمَا

ترجمه: درباره شراب و قمار از تو می پرسند بگو در آن دوگناهی بزرک و سودهایی برای مردم [در دنیا] است و [لی] گناهشان از سودشان بزرگتر است {قرآنکریم 2: 219}

آیت بعدی که در رابطه به مسکرات نازل شده جز سوره *النساء* است که چنین حکایت میکند:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنْبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَعْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدٌ مِنكُم مِن الْغَآئِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَبِيدًا طَيِبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُورًا عَفُورًا

ای کسانی که ایمان آوردهاید در حال مستی به نماز نزدیک نشوید تا زمانی که بدانید چه می گویید و [نیز] در حال جنابت [وارد نماز نشوید] مگر اینکه راهگذر باشید تا غسل کنید و اگر بیمارید یا در سفرید یا یکی از شما از قضای حاجت آمد یا با زنان آمیزش کردهاید و آب نیافتهاید پس بر خاکی پاک تیمم کنید و صورت و دستهایتان را مسح نمایید که خدا بخشده و آمرزنده است. [قرآنکریم 4: 43}

آخرین آیتی که در رابطه به مسکرات و تحریم قطعی آن نازل

شده آیت **90** از سوره *المائده* است:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَل الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ

ای کسانی که ایمان آوردهاید شراب و قمار و بتها و تیرهای قرعـه پلیدند [و] از عمل شیطانند پـس از آنها دوری گزینیـد باشـد کـه رستگار شوید. {قرآنکریم 5: 90}

طوری که می دانیم قرآنکـریم در مـدت  $2^{1/2}$  سـال نظـر بـه ضرورت زمان نازل و تکمیل گردید. اکثـر اصـلاحاتی کـه در جامعـه صورت گرفته، تدریجی بودند. این روند بخاطر ارایه ی قوانین جدید و تساهل در پذیرفتن آن توسط مردم، صورت گرفت؛ زیرا تغیرات آنـی و جدی در جامعه سبب بروز تشنجات، اختلافات و انارشیزم می شود.

تحریم استفاده از مسکرات در 3 مرحله صورت گرفته است:

در مرحله اول صرف گفته شد که در استفاده ی مسکرات ضرر فراوان و سود اندک نهفته است ولی ضرر آن بیشتر از سود آن است. در مرحله دوم آیتی بااین مفهوم نازل گردید که نماز نباید در حالت مستی ادا شود، برمبنای به این فرمان نماز خواندن در حالت استفاده ی مسکرات ممنوع اعلام شد؛ به عبارت دیگر این رهنمود اشاره بدان داشت که در جریان روز نباید از مسکرات استفاده کرد زیرا یک مسلمان پنج بار در یک روز به ادای فریضه ی نماز می پردازد. در روشنی این آیت دانسته می شود که در آنزمان اگر شبانگاه کسی نماز ادا نمی کرد و خواهان مصرف مسکرات می بود، می توانست (در جریان شب) بنوشد.

این در حالی است که تا آنزمان نوشیدن شراب بصورت قطعی با نـص

صریح قرآنکریم ممنوع اعلام نگردیده بود. اگر در این آیت ذکر می شد که مسلمان می تواند هنگام ادا نکردن نماز از مسکرات استفاده نماید، در متن قرآنکریم تضاد واقع می گردید؛ از اینرو الله (ج) در بیان احکام، هدایات، حکایات و در کل همیشه لفظ درست را بکار برده است.

بالآخره تحریم کلی استفاده از مسکرات در هر زمان را الله (ج) در سوره المائده دستور داد:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ

ای کسانی که ایمان آوردهاید شراب و قمار و بتها و تیرهای قرعـه پلیدند [و] از عمل شیطانند پـس از آنهـا دوری گزینیـد باشـد کـه رستگار شوید {قرآنکریم 5: 90}

از اینجا دانستیم هر سه آیت که در بالا به آن ها اشاره شد بایکدیگر در تضاد واقع نیستند زیرا اگر متضاد می بودند، پیروی از هرسه دستور همزمان تحقق پذیر نمی بود؛ چون مسلمان باید پیرو تمام هدایات قرآنکریم باشد و از آنجا که عمل به هر آیت واحد آن الزامی است، می تواند با پیروی از آخرین آیت {5: 90} همزمان از آیت های قبلی مطابعت کند.

بطور مثال اگر کسی بگوید در شهر جلال آباد' زندگی نمی کنم، سپس بگوید در ولایت ننگرهار زندگی نمی کنم و در اخیر بگوید که

<sup>1</sup> چون نویسنده به سطح جهان می نویسد، در این مثال از ایالت بای امریکا نام برده امابرای فهم بهتر موضوع در ترجیه از محلات کشور عزیزخود ما نام برده ایم. (مترجم)

در افغانستان زندگی نمی کنم... جملات متذکره یکدیگر را نقض نمی کنند بلکه هر جمله نسبت به جمله ی قبلی معلومات بیشتر ارایه می دارد؛ جمله ی اخیر جمله کلی و همه جانبه بوده و تمام معلوماتی را شامل می شود که در دو جمله ی قبلی قبلا تذکر داده شده است. پس صرف با گفتن "من در افغانستان زندگی نمی کنم" واضح می شود که گوینده نه در جلال آباد بسر می برد و نه در ننگرهار، همانند این مثال، چون مصرف مسکرات بصورت قطعی منع قرار گرفته، واضح است که ادای فریضه ی نماز در حالت مستی همچنان ممنوع است و مقوله ای که "در مسکرات ضرر فراوان و سود کم نهفته است و سود آن نسبت به زیان اندک است" نیز صحت دارد.

#### قرآن عاری از تضاد است

نظریه نسخ به این معنا نیست که در آیت های قرآنکریم (نعود بالله) تضاد وجود دارد زیرا امکان پیروی از هر آیت آن همزمان وجود دارد و اگر در لفظ قرآنکریم تضاد و اقع باشد، قرآنکریم کلام واقعی الله (ج) بوده نمی تواند. به آیت زیر توجه کنید:

أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَـوْ كَـانَ مِـنْ عِنـدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَـدُواْ فِيــهِ اخْتلاَفًا كَثيرًا

ترجمه: آیا در [معانی] قرآن نمیاندیشند اگر از جانب غیر خدا بود قطعا در آن اختلاف بسیاری می یافتند. {قرآنکریم 4: 82}

### 6-معنای حروف مقطعات

سوال: دیده می شود که بعضی سوره های قرآن با کلمه هایی چون *الم، حم، یس* و غیره آغاز می گردند، اهمیت این کلمه ها در ابتدای سوره ها چیست؟

جواب:

#### حروف مقطعات

الم، حم، یس و غیره بنام حروف مقطعات یا اختصاری یاد می شوند. زبان عربی دارای 29 حرف است (اگر همیزه والیف دو حیرف جدا محسوب شوند) و 29 سوره ی قرآنکریم با پیشوند حیروف مقطعات آغاز می شوند. این حرف های اختصاری گاهی به تنهایی، گاهی با ترکیب دو، سه، چار و پنج حرف ظاهر می شوند.

الف: سه سوره تنها با یک حرف آغاز شده:

- سوره **39** ص با حرف "ص"
  - سوره **50** ق با حرف "ق"
- سوره 68 *ن* يا سوره قلم با حرف "ن"
- ب: ده سوره با ترکیب دو حرفی آغاز می شود:
- که از آن جمله 3 ترکیب صرف یکبار بکار رفته:
  - سوره **20 طه** با "ط" و "هـــ"
  - سوره **27 النمل** با "ط" و "س"
    - سوره 36 پس با "ی" و "س"

# و "حم" در هفت سوره پیهم یعنی از سوره 40 تا سوره 46

#### آمده:

- سوره **40** غافر و يا المومن
  - سوره **41** *فصلات و یا حم* 
    - سوره **42** *الشورا*
    - سوره **43***الزخرف*
    - سوره **44**الدخان
    - سوره **45**الجاثیه
    - سوره **4**6 *الاحقاف*
- ج: سه ترکیب سه حرفی که درچارده سوره بکار رفته اند:
  - الم در شش سوره آمده است:
    - سوره 2 *البقره*
    - سوره 3 آل عمران
    - سوره **29** *العنكبوت* 
      - سوره 30*الروم*
      - سوره 31 *لقمان*
      - سوره **32** *السجده*
- "الر" در 5 سوره پیهم یعنی از سوره دهم تا سوره پانزدهم پیهم

#### آمده:

- سوره **10** *يونس* 
  - سوره 11 *هود*
- سوره **12** *يوسف*

- سوره 13*الرعد*
- سوره **14**/*براهیم* 
  - سوره 15*الحجر*

ترکیب "طسم" در دو سوره آمده:

- سوره 26 *الشورا*
- سوره 2*8 القصص*

د: ترکیب چار حرف دو مرتبه استفاده شده:

- المص: سوره 7 سوره الاعراف
  - المر: سوره 8 انفال

هــ تركيب پنج حرف ديگر نيز دو مرتبه ذكر شده:

- سوره 19 *مريم* با "كهيعص" آغاز مي شود
- سوره **42**/*الشوری* با "حم عسق" آغاز می شود

نا گفته نماند که سوره *الشوری* با دو ترکیب حروف مقطعات آغـاز می شود که ترکیب اول مشـتمل از دو حـرف "حم" و ترکیب دوم "عسق" مشتمل از سه حرف است.

#### معناي حروف مقطعات

اگر بصورت کوتاه بگوییم معنا و مقصد این کلمات بـرای بشـر نـا مشخص است؛ ولی طی سالیان متمادی بعضی دانشـمندان مسـلمان تعبیر های گوناگون از این اختصارات کرده اند که بطـور مثـال چنـد تعبیر را اینجا نقل می کنیم:

1. این حرف ها می تواند شکل اختصاری بعضی جملات و کلمات

باشند بطور مثال: *الم* به معنا*ی انا الله* - و یا "ن" بـه معنـای نـور و غیره.

2. نظر دوم این است که این حرف ها شکل اختصاری هیچ چیزی نیستند بلکه سمبول ها و علامت نام های الله (ج) و یا نام چیزهای دیگری اند.

3.این حرف ها بخاطر سجع و قافیه بندی استعمال گردیده اند.

این حرف ها مانند حروف ابجد اهمیت و قیمت های عددی. دارند.

5. این حرف ها به منظور جلب توجه پیغمبر (ص) و متباقی شنوده ها استعمال شده است.

ناگفته نباید گذاشت که کتاب های متعدد در مورد اهمیت حروف مقطعات به طبع رسیده است.

#### بهترین تعبیر حروف مقطعات

بهترین تعبیر حروف مقطعات که تا حال توسط دانشمندان مختلف ارایه شده و مورد پشتیبانی تفسیر ابن کثیر، زمخشری و ابن تیمیه نیز قرار گرفته از این قرار اند:

بدن انسان متشکل از عناصر مختلف ابتدایی و اساسی است که در طبیعت پیدا می شوند؛ از آنجمله یکی خاک است. باوجود آن هم درست نیست که بگوییم وجود انسان کاملا شبیه خاک است.

ما به تمام عناصری که وجود انسان از آن تشکیل شده دسترسی داریم و می توانیم چند لیتر آب را به آن بیافزاییم که این روند اساس ساختمان جسم انسان را تشکیل می دهد ولی هیچگاهی قادر نخواهیم بود که انسانی بسازیم و باوجود آنکه عناصر تشکیل دهنده وجود انسان را می دانیم زمانیکه درباره ی رمز زندگی از ما پرسیده می شود جوابی داده نمی توانیم.

قرآنکریم متشکل از همان حرف هایی است که عـرب هـا بـا آن فصیحانه تکلم می کنند.

عرب ها بالای زبان خود بسیار فخر می کردند و در زمان نزول قرآنکریم زبان عربی در اوج شگوفایی ادب قرار داشت. با حرف هایی چون الم، یس، حم و غیره الله (ج) بشر را در معرض آزمایش قرار می دهد که اگر در حقیقت آن شک دارند سوره ای در زیبایی، موشگافی و ظرافت مشابه به قرآنکریم بسازند، اگر در حقیقت آن شک دارند. در ابتدا قرآنکریم تمام انس و جن را مخاطب قرار می دهد و می فرماید که کتابی مانند قرآنکریم بسازید و علاوه می نماید که اگر با پشتیبانی یکدیگر هردو متحدانه بکوشید نیز قادر نخواهید بود که چنین چیزی بسازید. این آزمایش در آیت 88 سوره الاسراء و آیت چنین چیزی بسازید. این آزمایش در آیت 88 سوره الاسراء و آیت

بعد از آن قرآنکریم در آیت 13 سوره هـود ایـن آزمـایش را با پیشکش تخلیق 10 سوره مانند قرآنکریم تکرار می نماید و باز هـم شرایط آزمایش را ساده تر ساخته در آیت 38 سوره یونس یک سوره مانند قرآن می خواهد و در اخیر سهل ترین پیشکش یعنی سـاختار یک سوره کم و بیش مشابه به قرآنکریم پیشنهاد می شود. آیت 23 و 24 سوره البقره به این مسئله می پردازد:

وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمًا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ

وَادْعُواْ شُهُوَاءِكُم مِّن دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ

ترجمه: و اگر در آنچه بر بنده خود نازل کردهایم شک دارید پسس اگر راست می گویید سورهای مانند آن بیاورید و گواهان خود را غیر خدا فرا خوانید.

فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ أُعدَّتُ لِلْكَافِرِينَ

ترجمه: پس اگر نکردید و هرگز نمی توانید کرد از آن آتشی که سوختش مردمان و سنگها هستند و برای کافران آماده شده بترسید. {قرآنکریم 2: 23 و 24}

اگر بخواهیم مهارت دو صنعتگر را آزمایش کنیم باید به آنها مقدار مواد خام و نمونه یکسان سپرده شود و از کار عملی آنها در اجرای پروژه واحد نظارت صورت گیرد. فرض کنیم اگر آنها خیاط باشند باید به هردو از یک پارچه تکه داده شود. مواد خام زبان عربی حرف های الف، ل، م، ی، س... هستند. شیوه خارق العاده ی زبان قرآنکریم بیانگر این حقیقت است که قرآنکریم کلام خداوند (ج) بوده و همچنان دیده می شود که ترکیبی از همان حرف هایی است که با بازی با آن مشرکان عرب افتخارات زیاد کسب کردند ولی تا اکنون موفق نشدند و نخواهند شد که نظیر آنرا بسازند!

عرب ها در فصاحت زبان، قدرت بیان، شیوایی در سخنرانی و کاربرد اصطلاحات پر مفهوم شهرت دارند. با توجه به مثال قبلی تنها با اینکه که اجزای تشکیل دهنده ی بدن انسان را می دانیم و میتوان به آن ها دسترسی داشته باشیم. همانند این، حرف هایی که

قرآنکریم از آن ها متشکل است مانند الف، ل، م... با ایس ها آشسنا هستیم و برای ترکیب و ساختار جملات و کلمات از آن ها استفاده به عمل می آوریم. اگر توانایی درک تمام اجزای تشکیل دهنده وجود انسان را هم داشته باشیم، نمی توان انسانی خلق کنیم. با درنظرداشت اینکه با تمام حرف هایی که قرآنکریم متشکل از آن ها است آشنایی داریم نمی توانیم همانند اصطلاحات فصیح و زیبایی را بسازیم که در قرآنکریم با آن ها مواجه می شویم؛ پس از اینجاست که قرآنکریم منشاء الهی خود را به اثبات می رساند!

کیفیت معجزه آسای قرآن همواره بعد از حروف مقطعات ذکر شده

از همین سبب الله (ج) به تعقیب این حرف های شکسته درمـورد خاصیت معجزه وی و مقام الهی قرآنکریم زبـان مـی گشـاید؛ بطـور مثال:

الم ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ

ترجمه: الف لام میم - این است کتابی که در [حقانیت] آن هـیچ تردیدی نیست [و] مایه هدایت متقیان است. {قرآنکریم 2: 1و 2}

## 7 - زمین هموار یا بیضوی؟

سوال: در قرآنکریم گفته شده که الله (ج) زمین را برای شما مانند فرش گسترانیده است. این کلام اشاره دارد که زمین هموار است. آیا این جمله با ساینس به اثبات رسیده امروز در تضاد واقع نیست؟ جواب:

## زمین مانند فرش ساخته شده

این سوال به آیتی از سوره *نوح* بر می خورد: وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا

ترجمه: و خدا زمین را برای شما فرشی [گسترده] ساخت.

{قرآنكريم 71: 19}

اما مفهوم این جمله در آیت بعدی تشریح می شود یعنی آیت بعدی مکمِل آن است و آیت اولی را شرح می کند. الله پاک (ج) مهربانی می کند:

لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا

تا در راههای فراخ آن بروید (قرآنکریم 71: 20)

شبیه این آیت، پیامی در سوره طه نیز و جود دارد:

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّى

ترجمه: همان کسی که زمین را برایتان گهوارهای ساخت و بـرای شما در آن راهها روان کرد و از آسمان آبی فرود آورد پس به وسـیله

آن نباتات گوناگون جفت جفت بیرون آوردیم. {قرآنکریم 20: 53} سطح زمین که قشر زمین هم به آن گفته می شود کمتر از 30 میل (48.27) کیلومتر) ضخامت دارد و در مقایسه با شعاع کره زمین که 3750 میل (6033.75) کیلومتر) طول دارد بسیار ناچیز و تقریبا هموار است. لایه های عمیقتر زمین بسیار داغ و مایع بوده که برای زندگی موجودات حیه نا مساعد است. قشر زمین یک پوشش جامد است که زندگی ما را در روی زمین امکان پذیر می سازد. الله (ج) به این پدیده اشاره نموده و قشر زمین را به فرش هموار شده تشبیه نموده است که ما می توانیم بالای آن زندگی، سفر و راه پیمایی نماییم.

## فرش بالای سطح نا هموار نیز گسترده می شود

هیچ آیتی از آیت های قرآنکریم دلالت بر مسطح بودن کره زمین ندارد بلکه قرآنکریم تنها سطح زمین را با فرش مقایسه می کند. بعضی ها تصور می کنند که فرش صرف بالای سطوح کاملا هموار قابل گسترش است و می توانیم فرش را بالای یک کره بزرگ مانند کره ی زمین نیز فرش نماییم. این موضوع را می توان با پیچانیدن قطعات متعدد فرش به دور یک جسم کروی با شعاع بزرگ که مثال کره زمین را تمثیل می کند، بخوبی مشاهده کرد.

فرش بصورت عموم بالای سطوحی گذاشته می شود که گشت و گذار بالای آن دشوار باشد و هنگام قدم زدن احساس تکلیف و ناراحتی شود. الله (ج) قشر زمین را به فرش تشبیه نموده که بـدون موجودیـت آن موجودات زنده نمی توانند بر اثر شدت گرمـی اجسـام سـیال و

محیط نا مناسب تحت آن در روی زمین زندگی کنند.

از این سبب قرآنکریم نه تنها کاملا کتاب منطقی است بلکه حقیقت بزرگ علمی را که قرن ها بعد توسط زمین شناسان کشف گردید در عصر پیامبر (ص) بیان می کند.

#### زمین مبسوط است

چنانچه در بالا تذکر به عمل آمد قرآنکریم در چند آیت به ما خبر داده که زمین مبسوط و توسعه یافته است.

وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ

ترجمه: و زمین را گسترانیدهایم و چه نیکو گسترانیده ایم

 $\{$ قرآنکریم 51:  $\{$ 48 $\}$ 

همچنان در چندین آیت دیگر قرآنکریم بیان شده که زمین یهناور و گسترش یافته است:

أَلَمْ نَجْعَل الْأَرْضَ مِهَادًا

ترجمه: یا زمین را گهوارهای نگردانیدیم.

وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا

ترجمه: و کوهها را [چون] میخهایی [نگذاشتیم]. {قرانکریم: 78: 6و7} ازهیچ آیت قرآنکریم کوچکترین استنباط نمی شود که زمین مسطح و هموار باشد. قرآنکریم تنها اشاره به فراخ بودن و وسیع بودن زمین دارند و دلیل آن اینطور آمده است:

يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ

ترجمه: ای بندگان من که ایمان آوردهاید زمین من فراخ است

تنها مرا بپرستيد. {قرآنكريم 29: 56}

از اینجاست که به هیچ کس هیچ عذری باقی نمی ماند و نمی تواند در روز محاسبه استدلال کند که به سبب عوامل محیطی ناگوار و شرایط نامناسب زندگی کارهای خوب انجام داده نمی توانست و یا به جبر متوصل به اجرای کارهای ناشایسته می گردید.

#### زمین شکل بیضوی دارد

الله متعال (ج) شکل اصلی زمین را در آیت 30 سـوره *النازعـات* چنین بیان نموده:

## وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا

ترجمه: و پساز آن ،زمینراغلتاند و (به شکلبیضی در آوردو) گستراند {قرآنکریم 79: 30}

لغت عربی "دحاها" به معنای "تخم شکل" است و همچنان به معنای "پهنا، وسعت و گسترش" نیز بکار می رود. "دحاها" از "دحی" مشتق شده که بصورت مشخص به تخم شتر مرغ اطلاق می شود که دارای شکل بیضوی است و کاملا همانند شکل کره زمین است.

از این آیت ها و آیت هایی که پیش از این گذشت نتیجه می شود که قرآنکریم و علم تثبیت شده ی امروزی کاملا در توازن و هماهنگی قرار دارند.

# 8- تشخیص جنسیت طفل در بطن مادر

سوال: در قرآن گفته شده که تنها ذات الله (ج) جنسیت طفل را بطن (رحم) مادر می داند اما حالا در علم طب پیشرفت وسیع صورت گرفته و می توانیم به آسانی جنسیت طفل را توسط التراسونوگرافی در بطن مادر تشخیص دهیم. آیا این آیت با علم طب ناهمآهنگ نیست؟

#### جواب:

الله (ج) قادر مطلق است و واقف از همه چیز! او بر تمام چیزهای آشـکار و پنهان علم دارد ولی علم بعضی چیز ها را به بشر اعطا نموده است.

## الله (ج) برهمه چيز علم دارد

اکثر مردم به این باور اند که در قرآنکریم آیتی وجود دارد دال بر اینکه الله (ج) ادعا نموده که تنها ذات پاک او جنسیت طفل را در بطن مادر می داند.

قرآن اینگونه شهادت می دهد:

إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ

ترجمه: در حقیقت خداست که علم [به] قیامت نزد اوست و باران را فرو می فرستد و آنچه را که در رحمهاست میداند و کسی نمیداند فردا چه به دست می آورد و کسی نمیداند در کدامین سرزمین می میرد در حقیقت خداست [که] دانای آگاه است. {قرآنکریم 31: 34}

مشابه به آیت بالا پیام دیگری در سوره *الرعد* نیز وجود دارد: اللهٔ یَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنشَی وَمَا تَغِیضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَیْءِ عِندَهُ بِمِقْدَارِ

ترجمه: خدا میداند آنچه را که هر مادهای [در رحم] بار میگیرد و [نیز] آنچه را که رحمها میکاهند و آنچه را میافزایند و هر چیزی نزد او اندازهای دارد. {قرآنکریم 13: 8}

# جنسیت طفل و التراسونو گرافی

امروز بنابر پیشرفت علم طب به آسانی می توان جنسیت طفل را توسط معاینه التراسونو گرافی در بطن مادر حامله تثبیت کرد.

## کلمه "جنسیت" در متن قرآن نیامده

می دانم که اکثر مترجمان و مفسران این آیت قرآن عظیم الشان را طوری تعبیر نموده اند که تنها الله (ج) جنسیت طفل را در بطن مادر می داند. اگر متن عربی این آیت را بخوانیم با لغتی که معادل "جنسیت" در زبان دری باشد، مواجه نمی شویم. در حقیقت خداوند (ج) می گوید: علم چیزی که در بطن مادر قرار دارد تنها و تنها در نزد او تعالی است. تعداد زیاد علما و دانشمندان در درک معنای اصلی این آیت دچار اشتباه شده و به این باور اند که تنها الله (ج) جنسیت طفل را در بطن مادر می داند؛ که این تعبیر نادرست از این آیت قرآنکریم است.

## هیچ کس بجز الله (ج) خوی و خاصیت طفل را نمی داند

این آیت دلالت به جنسیت طفل در بطن مادر ندارد بلکه بیان نموده که تنها الله تعالی (ج) میداند طفلی که در بطن مادر قرار دارد چگونه خواهد بود؛ طبیعت او چطور خواهد بود؟ آیا او برای والدین نعمت است یا سبب لعنت و نفرین؟ آیا او سبب نجات جامعه خواهد شد یا سبب هلاکت و فلاکت؟ آیا او شخص خوب بار می آید و یا بد؟ آیا او وارد بهشت خواهد شد و یا دوزخ؟ علم کامل این همه تنها و تنها نزد ذات اقدس اوست.

هیچ دانشمند جهان، هرقدر عالم بزرگ باشد و وسایل پیشرفته در اختیار داشته باشد، قادر نخواهد بود تا در باره ی طفلی که در بطن مادر قرار دارد بصورت دقیق بر چیز هایی که متذکر شدیم آگاهی پیدا کند.

# 9-حور

سوال: نظر به وعده در قرآن زمانیکه مردان داخـل بهشـت مـی شوند حور (زنان بهشتی نهایت زیبا) تصاحب می کنند پس زمانیکـه زنان وارد بهشت شوند چه چیز را صاحب می شوند؟

جواب:

## كلمه "حور" در قرآن

کلمه "حور" در قرآنکریم 4 بار ذکر شده:

كَذَلِكَ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورِ عِينِ

ترجمه: [آری] چنین [خواهد بود] و آنها را با حوریان گشاده چشم همسر می گردانیم. {قرآنکریم 44: 54}

مُتَّكِئِينَ عَلَى سُرُرٍ مَّصْفُوفَةٍ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينٍ

ترجمه: تکیه زده بر تخت های برابر یکدیگر گسترده و ایشانرا به حوران گشاده چشم جفت کنیم. {قرآنکریم 52: 20}

حُورٌ مَّقْصُورَاتٌ فِي الْخِيَامِ

ترجمه: حورانی پردهنشین در [دل] خیمـهـا. {قرآنکـریم 55: 72}

وَحُورٌ عِينٌ

ترجمه: و برای شان حوران گشاده چشم است. {قرآنکریم 56: 22} کلمه "حور" " دوشیزه های زیبا" ترجمه شده

تعداد زیاد مترجمان قرآنکریم کلمه "حور" را دوشیزه های زیبا

ترجمه نموده اند که این امر بخصوص در ترجمه های اردو عمومیت دارد (. اگر "حور" به معنای "دوشیزه های زیبا" و یا "دختر های باکره" باشد پس این صرف برای مردان وعده داده شده است. سوال اینجاست: زمانیکه زنان وارد بهشت می شوند برای آنها چه در نظر است؟

## معنای کلمه "حور"

کلمه "حور" در اصل صیغه جمع "احور" و صیغه جمع "حـورا" است که "احور" برای مردان و "حورا" برای زنان استعمال می شود. کلمه "حور" به کسی اطلاق می شود که دارای چشم های منحصر به فرد و مخصوص باشد و این کیفیت به کسانی ارزانـی مـی شـود کـه دارای نفس پاک اهم از مذکر و مونث در بهشت هستند؛ و تاکیـد بـه سفیدی بیش از حد قسمت سفید چشم های تخیلی حور دارد.

وَبَشِّرِ الَّذِينِ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا قَالُواْ هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَثْنَابِهًا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ

ترجمه: و کسانی را که ایمان آوردهاند و کارهای شایسته انجام دادهاند مژده ده که ایشان را باغهایی خواهد بود که از زیر [درختان] آنها جویها روان است هر گاه میسوهای از آن روزی ایشان شود میگویند این همان است که پیش از این [نیز] روزی ما بوده و مانند

1 - حور را اکشر مترجان قرآ نکریم زبان دری نیز "ووشیزه بای زیبا" ترحیه کرده اند - مترجم

آن [نعمتها] به ایشان داده شود و در آنجا همسرانی پاکیزه خواهند داشت و در آنجا جاودانه بمانند. {قرآنکریم 2: 25}

قرآن پاک در چندین آیت از اینکه برای بهشتیان "ازواج" میسر است دست باز نداشته: "ازواج" معنای جوره و همدم را افاده میکند و این آیت ها خبر می دهند که در بهشت برای بهشتیان همسران پاک و ناب مهیا میگردد؛ بطور مثال:

وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا لَّهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلًا

ترجمه: و به زودی کسانی را که ایمان آورده و کارهای شایسته کردهاند در باغهایی که از زیر [درختان] آن نهرها روان است در آوریم برای همیشه در آن جاودانند و در آنجا همسرانی پاکیزه دارند و آنان را در سایهای پایدار در آوریم. {قرآنکریم 4: 57}

از این سبب کلمه حور جنسیت مشخص ندارد؛ به عبارت دیگر کلمه حور هم به جنس مذکر و هم به جنس مونث دلالت دارد. محمد اسد (مترجم قرآنکریم به زبان انگلیسی) حور را همسر و عبدالله یوسف علی (مترجم قرآنکریم به زبان انگلیسی) آنرا همدم و همراه ترجمه نموده اند. بنابر این نظر به تعبیر این گروه دانشمندان، مردان حور را که مراد از آن دوشیزه ی زیبا با چشم های بزرگ و رخشان است در بهشت صاحب می شوند و برای زنان نیز حور که مراد از آن مردهایی است با چشم های بزرگ و رخشان است میسر می شود.

# 10- اثبات وجود الله براى ملحد

سوال: چطور می توانید ثابت سازید که این کائنات مالک و آفریدگاری دارد و اینکه الله (ج) خالق تمام هستی و موجودات است؟ جواب:

#### مبارکباد به ملحد

اولین جمله ایکه هنگام ملاقات با ملحدان به ایشان می خیواهم بگویم این است: "برای تو بسیار مبارکباد می گویم!" زیرا اکثر مردم که به وجود خدا ایمان دارند، ایمان شان مبنی بر باور های کورکورانه است. بطور مثال شخصی که عیسوی است بخاطری عیسوی است که والدین او عیسوی هستند، اگر کسِ دیگری مذهب خود را هندویزم انتخاب کرده، انتخاب مذهب او برمبنای مذهب پدر و مادر اوست یعنی والدین او هندو هستند.... اکثر مردم جهان از سبب نادانی و بصورت کورکورانه دین و آیین پدران و اجداد خود را تعقیب می کنند. اما برخلاف کسانیکه به وجود خدا عقیده ندارند و یا ساده تر بگوییم ملحد هستند، حتا اگر او مربوط به یک خانواده مذهبی نین باشد، از فکر خود استفاده کرده و وجود معبود را مردود می شمارد و باشد، از فکر خود استفاده کرده و وجود معبود را مردود می شمارد و برایش منطقی به نظر نمی رسد از اینرو به وجود خدا باور ندارد تا آنجا که از وجود هر نوع معبود منکر است.

ممکن برادران مسلمانم از من بپرسند که "ذاکر، چرا به ملحدان مبارکباد می گویی؟" من بخاطری به او مبارکباد می گویی؟"

قسمت اول کلمه شهادت را قبول دارد که عبارت از "لا الـه" اسـت یعنی "هیچ معبود وجود ندارد". پس یک حصه از کـاری کـه بایـد انجام دهم از پیش اجرا شده، حال تنها چیزی کـه بـاقی مانـده "الا الله"است که امیدوارم انشاالله آنرا نیز به او به اثبات برسانم؛ برخلاف با دیگر غیر مسلمانانی که ملحد نیستند، ابتدا باید مفکوره غلط کـه درباره خدا در ذهن دارند آنرا برطرف کنم سپس تصـور حقیقـی الله (ج) را برای شان تعریف کنم تا قناعت شان فراهم شود.

## تصور منطقي الله

نخستین پرسش من از ملحد همواره ایسن بسوده: تعریسف معبسود (خدا) چیست؟ باید بخاطر داشت که اگر کسی بگوید که معبود (خدا) وجود ندارد، حتما او باید معنای خدا را بداند.

اگر یک کتاب را در دست داشته باشم و بگویم که "این یک قلـم است" شخص مقابل که بگوید "این قلم نیست" او باید تعریف قلـم را بداند حتا اگر او چیزی که در دستم است نشناسد و یا آنرا بخـاطر آورده نتواند. اگر او بگوید که این قلم نیست حد اقل باید بدانـد کـه قلم چه است و کلمه قلم به چی اطلاق می شود.

به عین شکل زمانیکه یک ملحد می گوید "خدا وجود ندارد" حد اقل باید مفهوم خدا را بداند. تصور خدا ممکن ناشی از اشیای موجود در محیط و ماحول باشد که او در آن محدوده زیست می کند و خدایی که مردم آنرا عبادت می کنند صفت های بشری داشته باشد از اینرو او به چنین معبود عقیده ندارد؛ مسلمانان نیز به وجود چنین

یک معبود عقیده ندارند و باید هم نداشته باشند.

اگر یک غیر مسلمان به این باور باشد که اسلام دین بی رحمی و بربریت است که ارتباط به دهشت افگنی (تروریزم) دارد، دینی است که حقوق زنان را پایمال می کند، دینی است که با ساینس در تضاد قرار دارد، با دید کوتاهی که این شخص درباره اسلام دارد، درست است که بگوید اسلام (نعوذ بالله) دین الهی نیست و اسلام را قبول نکند. مشکل او این است که او تصویر نادرست از اسلام در سر می پروراند، با این وصف من هم این نوع تصویر نادرست اسلام را رد می کنم ولی از جانب دیگر منحیث یک مسلمان بالایم فرض می گردد تا تصویر واقعی اسلام را برای این غیرمسلمان آشکار سازم.

اسلام دین مهربانی و صلح پسندی است، اسلام حقوق مساوی برای زنان و مردان قایل است و اسلام در مغایرت با منطق، دلیل و ساینس قرار ندارد. اگر پرده ظلمت را که بر حقایق اسلام قرارداده شده برای آن غیر مسلمان بگشاییم امیدوار هستم که انشاالله اسلام را به حیث بهترین شیوه زندگی بپذیرد.

ملحدان نیز معبودان ناحق را مرود می شمارند و بر هـر مسـلمان است تا تصویر درخشان اسلام و مفهوم اصلی خدا را به آنها تعریـف کند که او انشاالله آنرا می پذیرد.

(برای معلومات مزید به مقاله ی "تصور خدا در اسلام" که در این رابطه نوشته ام مراجعه کنید – مولف)

## قرآن و ساینس جدید

روش هایی که برای اثبات وجود خداوند (ج) با استفاده از بعضی مواد در مقاله "تصور خدا در اسلام" بیان کرده کرده ام ممکن قناعت بعضی ها را فراهم سازد ولی قناعت همگان را فراهم نمی سازد.

بصورت عموم ملحدان دلیل علمی بر وجـود الله (ج) طلـب مـی کنند. می دانیم که امروز عصر ساینس و تکنالوژی است پس بیایید با یک تیر دو فاخته را شکار کرده همزمان با اثبات وجود الله (ج) اینـرا هم ثابت سازیم که قرآنکریم از جانب او فرود آمده است.

اگر یک شی و یا یک ماشین جدید که احدی آنرا قبل از این ندیده، درباره آن نشنیده و با آن آشنایی نداشته باشد، به یک ملحد و یا هر شخص دیگر نمایش داده شود و از او پرسیده شود "چه کسی می تواند مشخصات و جزییات این شی نا آشنا را بیان کند" بعد از اندک تامل او خواهد گفت: "خالق آن" یا می گوید "تولید کننده آن" و یا هم شاید بگوید "سازنده آن" ... هر آنچه در جواب بگوید از همین قبیل خواهد بود؛ آنرا پذیرفته و به حافظه بسپارید.

برای معلومات بیشتر در مورد حقایق علمی موجود در قرآنکسریم لطف نموده به کتاب "قرآن و ساینس جدید – سازگار یا ناسازگار ۱" که در این رابطه به رشته تحریر درآورده ام توجه فرمایید.

#### 1 - The Quran & Modern Science — Compatible or Incompatible?

## علم نظري احتمالات

یک شاخه علم ریاضیات احتمالات نام دارد که نظر به آن اگـر دو گزینه داشته باشیم که یکی آن صحیح و دیگری غلط باشد، چـانس اینکه گزینه صحیح را انتخاب کنیم 50٪ است که بشکل ریاضـیکی آنرا بصورت 1/2 نشان می دهند.

همچنان زمانیکه یک سکه را بطرف بالا پرتاب کنیم احتمال حدس درست 50٪ است. اگر بار دوم همان سکه پرتاب شود، این بار نیز 50٪ احتمال وجود دارد که حدس ما درست باشد؛ اما چانس اینکه هر دو مرتبه را درست حدس کرده باشیم، احتمال نیم در نیم است یعنی  $1/2 \times 1/2 \times 1/2$  که مساوی به 1/4 است و یا به عبارت دیگر 50٪ که مساویست به 55٪. اگر بار سوم نیز سلکه پرتاب شود چانس اینکه هر سه مرتبه گمان ما درست باشد  $1/2 \times 1/2 \times 1/2$  است که نتیجه 1/8 می گردد و یا 50٪ از 50٪ از 50٪ از 50٪ که اگر ساده تر بگوییم نتیجه 1/8 بدست می آید.

بیایید قرآنکریم را با این روند آزمایش کنیم. فرض کنید شخصی

تمام معلومات قرآنکریم را که همه و همه در آنزمان مبهم و کشف ناشده بودند بر حدس و گمان جمع آوری کرده باشد. حالا روش احتمالات را بالای این فرضیه که این همه حدس و گمان همزمان دقیق واقع شده بتواند تطبیق می کنیم.

در روزگارانی که نزول سوره های قرآنکریم جریان داشت بشر به این باور بود که زمین همواراست باوجودیکه گزینه های دیگر نیز درباره شکل زمین وجود داشت؛ می توانستند زمین را مثلثی بخوانند و یا به اشکال دیگری چون مربع، مخمس، مسدس ... ، دایروی، کروی وغیره. فرض کنیم 30 گزینه مختلف در مورد شکل زمین وجود داشت اما می بینیم که قرآنکریم به درستی شکل زمین را بیضوی بیان کرده است. اگر این گفته مبنی بر حدس می بود، احتمال صحت آن 1/30 می بود.

در قرآنکریم تذکر داده شده که نور ماه اشعه منعکسه است. اگر این مورد نیز بر گمان استوار باشد، چانس صحت آن 1/2 است و اینکه هردو گمان درست باشند، احتمال گمان درست نظر به قانونی که قبلا متذکر شدیم  $1/30 \times 1/2 \times 1/30$  است.

اگر از این فراتر برویم قرآنکریم بیان نموده که هر موجودزنده از آب آفریده شده. نویسنده قرآن می توانست از گزینه های دیگری چون چوب، سنگ، مس، المونیم، آهن، نقره، طلا، اکسیجن، نایتروجن، هایدروجن، شحم، سمنت، کانکریت وغیره که در اختیار داشت استفاده کند و بگوید که تمام موجودات از یکی دیگر از این عناصر یا مرکبات خلق گردیده اند. بطور مثال فرض کنیم گزینه

هایی که در اختیار داریم در حدود 10000 باشد. قرآنکریم چه خوب واقعیت بزرگ را بیان کرده که در ساختار همه چیز آب بکار رفته؛ اگر این حقیقت را نیز فرضیه قبول کنیم و بگوییم بطور حدس در قرآنکریم گنجانیده شده باشد، چانس اینکه این فرضیه صحیح باشد 1/10000 است.

هرگاه احتمال حقیقت بودن هر سه فرضیه (زمین شـکل بیضـوی دارد، روشنایی ماه نور منعکسه است و اینکه در ساختار همـه چیـز آب وجود دارد) را یکجا محاسبه کنیم، داریم:

1/10000 **x** 1/2 **x** 1/30 حاصل 1/60000 بدست مى آيد كه تقريبا مساوى به 0.0017٪ است.

می دانیم که قرآنکریم در مورد صد ها چیز دیگر که در زمان نزول، کسی از آنها آگاهی نداشت زبان می گشاید. در اینجا ضرورت به محاسبه تمام آنها دیده نمی شود زیرا دیدیم که فقط از ارزیابی سه مورد احتمال صحت گمان به O.OO17٪ می رسد، اگر همه مواردی که تا آنزمان مبهم بودند بر بنیاد حدس و گمان استوار بوده و درج قرآنکریم می گردیدند، در حالیکه همه و همه کاملا صحیح و حتا یک مورد هم اشتباه نباشد، کار به کجا می رسید که متباقی محاسبات را به خوانندگان محترم محول می سازیم.

باید گفت که گمان کردن همه این حقایق بدون کوچکترین اشتباه کاریست نهایت دشوار و از دایره سلطه ی بشر خارج! این نشانه برای انسان دانا و با منطق دلیل کافی براین است که قرآنکریم منشاء الهی دارد و از جانب خداوندگار جهان بر رسولش نازل شده.

## الله (ج) نويسنده قرآن است

در اخیر به اصل موضوع می پردازیم. یگانه پاسخ در مورد اینکه چه کسی می تواند این همه حقایق علمی را 1400 سال قبل از اکتشافات بیان کند که با منطق سازگاری دارد کاملا همان پاسخی است که در ابتدای بحث به آن پرداختیم. کسی که قادر است این همه حقایق را قبل از کشف بیان کند عبارت از خالق، سازنده، مالک، تولید کننده...تمام کائنات و موجودات است که در زبان انگلیسی آنرا می خوانند و یا اگر بهتر و مناسبتر بگوییم لفظ الله است که در زبان عربی کاربرد دارد.

## قرآن كتاب نشانه ها است نه ساينس

باید یادآور شویم که قرآنکریم کتاب ساینس نه بلکه کتاب آیات (نشانه ها) است. قرآن کتابی است که مشتمل بر بیشــتر از 6000 آیت است که از جمله بالغ بر 1000 آیت از ساینس خبـر میدهـد. منظور من از این گفته این نیست کـه بـا اسـتفاده از علـم سـاینس قرآنکریم را کلام الهی ثابت کنــیم زیـرا اگـر سـاینس را پشــتیبان قرآنکریم عنوان کنیم، با این کار علم ساینس را بـالاتر از قرآنکـریم تلقی کرده ایم در حالیکه عکس این قضیه صحت دارد.

برای ما مسلمانان قرآن فرقان است به عبارت دیگر معیار قضاوت بین درست و نادرست واعلی ترین میزان است که بی نهایت بالاتر از علم ساینس قرار دارد؛ اما برای یک ملحد با تحصیل و بادانش، علم ساینس اعلی ترین مرجع است که او بدان باور دارد.

همه می دانیم که علم ساینس در اکثر مـوارد مواجـه بـا فـراز و نشیب می شود، از این سبب کوشیده ام مثال ها را تنها بـر مـوازین حقایق علمی به اثبات رسیده که با ثبوت و شـواهد پشـتیبانی مـی شوند مقید سازم نه با نظریات که برمبنای گمـان هـا و فرضـیه هـا استوار است زیرا نظریات همواره تا آنکه به اثبات مـی رسـند بارهـا مورد تایید و رد دانشمندان قرار می گیرند.

از اینرو خواستم با استفاده از عالی ترین مقیاس ملحدان که عبارت از علم ساینس است و به آن سخت اتکا دارند به ایشان ثابت سازم که قرآنکریم کلام خداوند (ج) بوده و مشتمل بر حقایق علمی است که اخیرا به اثبات رسیده اند. در حالیکه قرآنکریم 1400 سال قبل از امروز از آنها خبر داده است.

در اخیر مباحثه به این نتیجه می رسیم: باوجودیکه علـم الله (ج) نهایت فراتر و وسیع تر از ساینس است ولی هیچگاه بـا حقـایق بـه اثبات رسیده ساینسی ناسازگار نیست.

## ساینس انواع خدا را محوه میکند نه خدا را!

فیلسوف مشهور، فرانسس بیکن ۱، چه زیبا گفته:

باخبری اندک از علم ساینس انسان را به الحاد می کشاند اما مطالعه عمیق علم ساینس انسان را معتقد به خدا (مسلمان) می سازد.

امروز دانشمندان و محققان انواع خدا را محوه مى نمايند نه خـدا را!

#### 1-Francis Bacon



اگر این جمله را به زبان عربی برگردان کنیم عبارت زیر بدست می آید: "لا اله الا الله" نیست هیچ معبود برحق مگر الله (ج)....

سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ ٱنَّهُ الْحَــقُّ ٱوَلَمْ يَكْفَ بِرِبِّكَ ٱنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ

ترجمه: به زودی نشانههای خـود را در افقهـا[ی گونـاگون] و در دلهایشان بدیشان خواهیم نمود تا برایشان روشن گردد کـه او خـود حق است آیا کافی نیست که پروردگارت خود شاهد هر چیزی است [قرآنکریم 41: 53}

# 11- آیا قلب مسوول فهم و ادراک است؟

سوال: الله (ج) در قرآن فرموده که بر قلب های کافران مهر نهاده و آنها ایمان نمی آورند. اما امروز ساینس ثابت ساخته که مغز مسوولیت ادراک و اعتقاد را به عهده دارد نه قلب! آیا قرآنکریم با ساینس در تضاد نیست؟

جواب:

## خداوند (ج) بر قلب كافران مهر نهاده

پيرامون اين موضوع به اين آيت از سوره *البقره* توجه كنيد: إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاعٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ

ترجمه: در حقیقت کسانی که کفر ورزیدند چه به ایشان بیم دهی و چه بیم نه دهی یکسان است [آنها] نخواهند گروید [ایمان نمی آورند].

ترجمه: خداوند بر دلهای آنان و بــر شــنوایی ایشــان مهــر نهــاده و بــر دیدگانشان یردهای است و آنان را عذابی دردناک است.  $\{ \bar{z} \in \mathcal{S} \}$ 

## "قلب" در عربی هم به معنای "دل" و هم "عقل"

کلمه عربی "قلب" که در این آیت ذکر شده هـم معنای دل' را افاده می کند و هم معنای فهم و عقل را می رساند. پس این آیت بـه این معنا هم است که خداوند (ج) بر بینش کافران مهر نهاده بنابر این نمی توانند بدانند و باور کنند.

## "قلب" مركز ادراك

در زبان عربی کلمه "قلب" برای مرکز ادراک و فهم انسان نیـز بکار می رود.

گاهی معنای لفظی و مجازی بعضی کلمات متفاوت است

در زبان انگلیسی نیز تعداد زیاد لغات وجود دارد که معنای حقیقی و مجازی آنها از همدیگر متفاوت است و در معنای مجازی برای افاده چیزهای دیگر بکار می رود، نظیر مثال های ذیل:

الف: Lunatic – ماه زده

معنای لفظی کلمه Lunatic در زبان انگلیسی ماه (مهتاب) زده است. اما امروز این اصطلاح برای شخص مجنون و یا کسی استعمال می شود که از نظر روانی دچار مشکل باشد در حالیکه همه می دانند که یک شخص مجنون و یا یک مریض روانی ماه زده نیست؛ جالب اینکه حتا داکتر های طب نیز این اصطلاح را بکار می برند. باید یاد

1 - دل و قلب در زبان دری مترادف میکریکر اند. نباید ول را باشکم و یامعده چنانچا بصورت عموم مروج است اشتباه کرد -مترجم آور شد که چنین تغییرات و تحولات واژه ها در سیر تکامل هر زبان مسئله طبیعی تلقی می گردد.

ب: Disaster – ستاره بدبختی

معنای اصلی کلمه Disaster ستاره بدبختی است ولی امروز ایسن اصطلاح برای مصیبت بزرگ و غیر منتظره و یا فاجعه بکار ملی رود. ما همه بسیار خوب می دانیم که مصیبت و بلا هیچ رابطه ای با ستاره بدبختی ندارد.

ج: Trivial – سه راهي

کلمه Trivial به معنای سه راهی و یا محل اتصال سه سرک است. اما حالا این اصطلاح برای چیـز جزیـی، کـم اهمیـت و نـاچیز استعمال می شود. اگر دقت کنیم، کاربرد این اصطلاح بسـیار جالـب است زیرا چیز بی اهمیت و جزیی هیچ رابطه با سه راهی ندارد.

د: طلوع و غروب آفتاب

معنای لغوی کلمه "طلوع" برخاستن آفتاب است. امروز در حالی کلمه طلوع را بکار می بریم که اکثریت می دانند که زمین به دور محور خود و همچنان به دور آفتاب در گردش است یعنی زمین دارای دو نوع حرکت، وضعی و انتقالی است که این امر سبب پدید و ناپدید شدن آفتاب می شود. با وجود این حتا منجمان نیـز کلمـه طلـوع و غروب را بکار می برند در حالیکه همه بخوبی می دانیم هنگام طلـوع آفتاب بر نمی خیزد همچنان هنگام غروب آفتاب نمی نشیند!

## "قلب" مركز محبت و احساسات

"قلب" در زبان انگلیسی (و دری – مترجم) به آن عضو بدن اطلاق می شود که مسوول رساندن خون در سایر اعضای بدن است؛ همین کلمه همچنان برای مرکز تفکر، محبت و احساسات نیز استعمال می شود. باوجود این هرگاه کسی بخواهد احساسات نیک خود را ابراز کند می گوید: "ترا از اعماق قلب دوست دارم!"

فرض کنید یک ساینسدان به همسرش می گوید: "مین تیرا از اعماق قلب دوست دارم" و همسرش در جواب می گوید: "آیا تیو از اساسات ساینس و طب بی خبر هستی، زیرا مغز مسوول احساسات و محبت است نه قلب!"

پس به این منظور درعوض باید گفته شـود: "تـرا از اعمـاق مغـز دوست دارم!!!"

#### عرب ها مي دانند...

هیچگاه برای عرب ها سوال مطرح نمی شود که چرا خداونـد (ج) بر دل های کافران مهر نهاده و (پرده افگنده) زیرا آنها می دانند کـه در اینجا کلمه قلب به عقل و فهم دلالت می کند.

# 12- بت جهت تمرکز افکار استعمال می شود

سوال: علما و پیشوایان مذهبی هندو (پندت ها) معتقد اند که کتاب ویداس و دیگر کتاب های مذهبی هندوها بت پرستی را مجوز نمی دانند ولی برخلاف بر این باور اند که در اوایل بخاطر اینکه افکار منجسم بماند و از مغشوش شدن در امان باشد حضور بت جهت تمرکز محور توجه هنگام عبادت ضروری پنداشته می شود؛ اما زمانیکه فکر به درجه عالی هوشمندی و حد رشد کامل برسد، در این وقت است که دیگر نیاز به حضور بت ها جهت تمرکز افکار محسوس نمی شود.

جواب:

## مسلمانان به درجه عالی هوشمندی رسیده اند

اگر ضرورت به بت و مجسمه تنها در مرحله های ابتدایی احساس می شود و نه در مرحله های بعد زمانیکه رشد افکار به حد اعظمی و درجات عالی هوشمندی می رسد پس من ادعا می کنم که مسلمانان قبلا به حالت رشد کامل و قله های بلند هوشمندی رسیده اند زیرا مسلمانان حین پرستش الله پاک (ج) به بت و مجسمه برای تمرکز افکار نیاز ندارند.

## پرسش کودک در مورد رعد

چندی قبل در جریان بحث در مورد بت پرستی و اسلام با یک



پیشوای هندو در دفتر کارم در بنیاد تحقیقات اسلامی ۱؛ پیشوای هندو گفت زمانیکه کودک در مورد رعد از ما می پرسـد کـه چـرا و چطور به وقوع می پیوندد در جواب می گوییم که "مادر کلان در آسمان آرد آسیاب می کند" (معادل این اصطلاح را در زبان دری نیز بکار می بریم و هنگام وقوع رعد برای کودکان می گوییم: بابه غُرغُري غرش مي كند) زيرا او هنوز بسيار كوچك است كـه علـت اصلے، را درک کند و سبب آنرا بداند؛ به این قیاس افراد نیز در مرحله های ابتدایی جهت تمرکز نیاز به بت و مجسمه دارند تا به وسیله آن حواس پریشان را در یک نقطه متمرکز سازند. مے دانے بم در اسلام درغگویی جا ندارد حتا اگر دروغ، دروغ مسالمت آمیز نیز باشد. مین هرگز به فرزند خود چنین جواب نادرست ارایه نمی کنم زیرا بعد ها که او به مکتب برود و بداند که صدای غیرش در آسیمان قبل و در جریان باران بعد از روشنایی برق از سبب توسعه ی سریع هوای گـرم است، او تصور مي كند كه معلم درغگوست و يا اگر بعد ها به حقيقت یی ببرد به این نتیجه خواهد رسید که من در بیان واقعیت کوتاهی کرده راستگو نبوده ام. اگر تصور می کنید که کودک از درک بعضی مطالب مغلق سر در نمی ناورده و گیچ می شود، در بدل پاسخ غلط و موهوم پاسخ ساده تر برایش ارایه کنید و اگر پاسخ درست را خودتان نیز نمی دانید باید کوشش کنید فرزند تان راستگو و صادق بار آید ودر جواب بگویید "من نمی دانم!". اما امروز اکثیر کودکان را ایین

#### 1- IRF (Islamic Research Foundation)

پاسخ (من نمی دانم) قانع نمی سازد. اگر این پاسخ به فرزند من داده شود او در جواب می گوید: پدر تو چرا نمی دانی؟

این امر مرا مجبور می سازد تا خـود در جهـت کسـب معلومـات کوشیده سپس فرزندم را نیز آموزش دهم.

## کسانیکه در صنف اول به بت جهت تمرکز نیاز دارند...

بعضی پندت ها می خواستند مرا در مورد پرستش بت ها معتقد بسازند و می گفتند که در صنف اول پرستش خداوند (ج) به وسیله تمرکز بالای بت ها برای شاگردان تعلیم داده می شود اما زمانیکه او از مکتب فارغ می شود، نیاز مبرم به بت و مجسمه جهت تمرکز حواس هنگام پرستش ندارد.

یک حقیقت بسیار مهم که باید در نظر گرفته شود اینست که اگر اساسات یک مضمون از ابتدا قوی و مستحکم باشد فقط در آنصورت است که در آینده می توان بر آن مضمون تفوق حاصل کرد؛ بطور مثال معلمی را در نظر می گیریم که در صنف اول به شاگردانش می آموزاند 2 + 2 = 4 صرف نظر از اینکه شاگردان از مکتب فارغ شوند، به درجه لیسانس نایل آیند و یا دکتورای خود را در رشته ریاضیات اخذ نمایند اساسات علم ریاضی همچنان باقی می ماند یعنی 2 + 2 است و به 3 و 4 تغییر نمی کند. ممکن در صنف های بالاتر برعلاوه عملیه جمع، شاگردان در مورد الجبر، مثلثات، لوگارتم و غیره نیز بیاموزند ولی اساسات جمع پابر جا باقی می ماند.

اگر معلم اساسات را در صنف اول درست بیان نکند، از شاگردان چطور در آینده توقع می رود که از عهده مسایل پیچیده تر برآیند و

بر مشكلات تفوق جويند؟

یکی از اصول اساسی کتاب ویداس در رابطـه بـه تصـور الله (ج) اینست که الله (ج) تصویر ندارد، سپس چگونه دانشمندان هندو حتا بعد از دانستن این حقیقت بـزرگ در مقابـل عملکـرد غلـط مـردم خاموشی اختیار کرده و آنرا کتمان می کنند؟

آیا شما به فرزندتان که متعلم صنف اول است می گویید که 2 جمع 2 مساوی به 4 نه بلکه مساوی به 5 و یا 6 است و پاسخ صحیح را بعد از فراغت از مکتب به وی اعتراف می کنید؟ هرگز! در حقیقت اگر او دچار اشتباه شده باشد او را متوجه ساخته و می گوییم که پاسخ درست 4 است و تا فراغت او انتظار نمی کشیم و باید در نظر داشت که اگر او را متوجه اشتباهش نسازیم به یقین که آینده او را به دست خود به باد هلاکت سپرده ایم!

# 13- الله (ج) بر قلب های کافران مهر نهاده

سوال: اگر خداوند (ج) بر قلب های کافران مهر نهاده، چرا آنها در قبول نکردن دین اسلام و ایمان نه آوردن به الله یگانه مسوول شمرده می شوند؟

جواب:

الله (ج) بر قلب کافرانی مهر نهاده که پیهم حقیقت اسلام را رد می کنند برای تحلیل و تجزیه این موضوع نخست آیت های 6 و 7 سـوره البقره را مطالعه می کنیم:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاعٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ

ترجمه: در حقیقت کسانی که کفر ورزیدند چه بیمشان دهی چـه بیمشان نه دهی بر ایشان یکسان است [آنها] نخواهند گرویـد[ایمان نمی آورند].

خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِثْنَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عظيمٌ

ترجمه: خداوند بر دلهای آنان و بر شنوایی ایشان مهر نهاده و بـر دیدگانشان پردهای است و آنان را عذابی دردناک است. {قرآنکـریم 2: 6 و 7}

مراد از این دو آیت تمام کافرانی که اسلام را نمی پذیرند نیست. در آیات بالا چیزیکه جالب توجه است "الذین کفروا" است و دلالت به آنانی دارد که پیوسته دین اسلام را رد می کنند و در نپذیرفتن آن

پافشاری دارند و اگر این گروه افراد را بترسانی و یا نه، بیم ندارنــد و کاملا بی باک اند زیرا هرگز ایمان نمی آورند.

خداوند (ج) بر دل ها و گوش های آنان مهر نهاده و بر چشم های شان پرده است؛ و اینکه کافران نمی دانند و ایمان نمی آورند از ایسن سبب نیست! بلکه عکس آن است یعنی از سبب این است که ایسن عده کافران همواره مصمم بر رد حقیقت دین مبین اسلام هستند و چنانچه قبلا متذکر شدیم دین اسلام را مردود شمرده و بر نپذیرفتن آن موضع گیری دارند؛ پس اگر آنها را بیم دهی و یا نه ایمان نمی آورند. از این سبب در این قضیه خداوند (ج) مسوولیت ندارد و ایسن کافران هستند که پیوسته مصمم بر رد دیسن اسلام هستند؛ از اینجاست که مسوول کرده های خود شمرده می شوند.

## پیشگویی معلم در مورد شاگرد

تصور کنید که یک معلم با تجربه قبل از رسیدن امتحان نهایی در مورد یک شاگرد مشخص خود پیشگویی می کند که او در امتحان کامیاب نخواهد شد زیرا شاگرد مذکور بسیار شریر، مضر و بی ادب است تا آن حد که حتا وظایف خانگی را اجرا نمی کند؛ اگر بعد از سپری شدن امتحان و اعلان نتایج شاگرد متذکره موفق به اخذ نمره کامیابی نشود، شما کی را مقصر می دانید؟ معلم را و یا شاگرد را؟

صرف بخاطر پیشبینی معلم و اینکه پیشبینی او تحقق پـذیرفت نمی توان معلم را مقصر دانست بلکه این شاگرد اسـت کـه مسـوول کرده های خود شده و سرنوشت خود را رقم زده!

# 14- خلقت زمین و آسمان در 6 روزیا 8 روز؟

سوال: در قرآن بارها گفته شده که آسمان ها و زمین در 6 روز خلق گردیده اند اما در سوره فصلت گفته شده که خلقت آسمان ها و زمین در 8 روز صورت گرفته. آیا این یک تضاد آشکار در قرآن نیست؟ در این آیت گفته شده که زمین در 6 روز و بعد از آن آسمان ها در 2 روز خلق گردیده اند. قضیه متذکره برخلاف نظریه انفجار عظیم است چون آسمان ها و زمین همزمان خلق شده اند.

## آسمان ها و زمین در 6 روز خلق شده اند

من هم با این گفته موافقت دارم که به رویت شواهد قر آنکریم خلقت زمین در 6 روز به عبارت دیگر در 6 یوم بوقوع پیوسته و این حقیقت در آیت های زیر آشکار است:

- سوره *الاعراف* آبت 54
  - سوره *يونس* آيت 3
    - سوره *هود* آیت 7
- سوره *الفرقان* آیت 59
  - سوره *السجده* آیت 4
    - سوره *ق* 38
    - سوره *الحديد* 4

آیت هایی که به نظر بعضی از مردم دلالت بر خلقت آسمان ها و

زمین در  $\mathbf{8}$  روز دارند  $\mathbf{4}$  آیت از سوره فصلت است که به آن اشاره می کنیم:

قُلْ أَنِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَـهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ

ترجمه: بگو آیا شما نامعتقد می شوید به آن کسی که زمین را در دو روز [دوره] آفرید و برای او همتایانی قرار میدهید این است پروردگار جهانیان.

وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاء لِلسَّائِلِينَ

ترجمه: و در [زمین] از فراز آن [لنگرآســا] کوههـا نهـاد و در آن خیر فراوان پدید آورد و مواد خوراکی آن را در چهار روز اندازهگیری کرد [که] برای خواهندگان درست [و متناسب با نیازهایشان] است.

ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اِنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَانَ هَا وَلِلْأَرْضِ اِنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائعينَ

ترجمه: سپس آهنگ [آفرینش] آسمان کرد و آن دود بود پس به آن و به زمین فرمود خواه یا ناخواه بیایید آن دو گفتند فرمان پذیر آمدیم.

فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاء أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيلُ الْعَزِيزِ الْعَلِيم

ترجمه: پس آنها را هفت آسمان در دو روز دیگر ساخت و در هـر آسمانی تدبیر آنرا وحی فرستاد و آسمان دنیا را به چراغ ها [سـتاره ها] بیاراستیم و نگاهداشتیم [از شیاطین]، این تـدبیر خـدای غالـب

داناست. {قرآنكريم 41: 9-12}

اگر به این آیت ها سرسری نگاه کنیم، تصور می شود که کار خلقت آسمان ها و زمین واقعا در 8 روز به اتمام رسیده است. خداوند (ج) در آغاز این آیت می فرماید کسانیکه از معلومات مندرج این آیت ها به منظور بوجود آوردن شک در مورد صحت آن در دل مردم استفاده می کنند برابر با کسانی اند که کفر و الحاد را ترویج می دهند و از یکتایی ذات پاک و بی شریک او منکر اند.

خداوند (ج) ما را با خبر می سازد که در صفحات روزگار کسانی ظهور خواهند کرد که خود ایمان ندارند و از معنای ظاهری این آیت ها استفاده سوء می کنند.

# "ثُمَ" به معنای "مزید بر این" است

اگر به این آیت ها توجه کنیم و آنرا بصورت دقیق مطالعـه کنـیم، این آیت ها از دو خلقت جداگانه بحث می کنند: آسمان ها و زمین

زمین به استثنای کوه ها در 2 روز خلق شده و کوه ها در 4 روز بالای زمین با تمام نعمت ها و برکت های نهفته در آن استوار و اندازه شدند.

از اینرو نظر به آیت های 9 و 10 زمین همراه با کوه ها در 6 روز خلق شده اند. آیت های 11 و 12 می گویند، مزید بر این آسمان ها در 2 روز بوجود آمده اند. کلمه عربی یی که در آغاز آیت 11 سوره فصلت استعمال شده "تُم" است که به معنای "سیس" و یا "مزید بر آن" است.

از جمله مترجمان قرآنكريم بعضى ها "تُمَ" را "سپس" ترجمـه

کرده اند که از روی متن مفهوم "به تعقیب آن" و "بعد از آن" را ارایه می کند.

اگر "تُمَ" به اشتباه "سپس" و یا "بعداز آن" ترجمه گرده، مدت خلقت آسمان ها و زمین 8 روز می شود که با سایر آیت های قرآنکریم که به خلقت آسمان ها و زمین در 6 روز اشاره دارند و با واقعه ی انفجار عظیم در تضاد قرار می گیرد. باید بگوییم که در این حالت این آیت با آیت 30 سوره /لانبیا متضاد می شود که بیان می دارد آسمان ها و زمین همزمان بوجود آمده اند.

پس ترجمه درست لغت "ثُمَ" در این آیت "مزید بر آن" است. عبدالله یوسف علی (مترجم قرآنکریم به زبان انگلیسی – مترجم) لغت "ثُمَ" را به درستی "مزید بر آن" ترجمه کرده است که بصورت آشکار بیان می دارد زمانیکه زمین همراه با کوه ها و غیره در 6 روز بوجود آمدند، همزمان با آن آسمان ها در 2 روز خلق گردید؛ از اینجا مجموعه تعداد روز ها 8 نه بلکه 6 است.

بطور مثال اگر رییس یک شرکت ساختمانی بگوید که او یک تعمیر 10 منزله را در 6 ماه اعمار می کند و بعد از تکمیل کار پروژه هنگام شرح چگونگی اعمار ساختمان و ارایه معلومات بگویدکه ساختمان تهداب ها و تهکو تعمیر 2 ماه و اعمار 10 منزل 4 ماه را در برگرفت و زمانیکه کار اعمار تعمیر در جریان بود او همچنان دیوار احاطه را اعمار کرد که کار اعمار آن نیز 2 ماه طول کشید.

اگر توجه کنیم دانسته می شود که جمله نخست و جمله های متعاقب باهم یکی اند و اظهارات دوم حساب دقیق و مشرح

ساختمان را ارایه می کند.

### آسمان ها و زمین همزمان خلق شدند

خداوند (ج) به شرح خلقت کاینات بارها در قرآنکریم اشاره کرده، گاهی گفته آسمان ها و زمین بطور مثال {7:11،3:10 ،54:7، 7:11.6، 11:7، 25:25 و گاهی فرموده زمین و آسمان {4:57 ،38:50 ،38:50 و گاهی فرموده زمین و آسمان {49:20 ،29:2 ، 29:20 } که همه این ها معلومات بیشتر در مورد آیت 30 سوره /لانبیا فراهم می دارند که در آن آیت در باره ی انفجار عظیم بحث صورت گرفته و بصورت واضح بیان می دارد که آسمان ها و زمین همزمان خلق شده اند.

آيت **29** سوره *البقره*:

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَنَيْءٍ عَلِيمٌ

ترجمه: اوست آن کسی که آنچه در زمین است همه را برای شما آفرید مزید بر آن به [آفرینش] آسمان پرداخت و هفت آسمان را استوار کرد و او به هر چیزی داناست .

**(قرآنکریم 2:29**)

در اینجا اگر "تُمَ" را درمعنای غلط بکار ببریم، یعنی آنرا "ســپس" و یا "بعد از آن" ترجمه کنیم، مفهوم این آیت با نظریه ی انفجار عظیم و سایر آیت های قرآنکریم در تضاد واقع می شود، از ایــن جهــت ترجمــه صحیح کلمه "تُمَ" در این آیت "مزید بر آن" و یا "همزمان" است.

# 15- آفرینش انسان از سپرم و یا خاک؟

سوال: در یک جا قرآن گفته که انسان از خاک آفریده شده و در جای دیگر گفته که از سپرم آفریده شده؛ آیا این دو آیت در تضاد آشکار واقع نیستند؟ آیا بطور علمی با استفاده از ساینس می توانید به اثبات برسانید که انسان از خاک آفریده شده است؟

جواب:

### آفرینش انسان از سپرم و خاک

قرآنکریم در آیت های متعدد به آغاز شکل گیری و خلقت انسان از یک قطره سپرم سخن می گوید. به تایید آیتی از سوره القیامه: أَلَمْ یَكُ نُطْفَةً مِّن مَّنِیّ یُمْنَی

ترجمه: آیا او نطفهای از منی که در رحم ریخته میشود نبود . {قرآنکریم 75:75}

همچنان قرآنکریم در چند جای مختلف بیان می دارد که انسان از خاک آفریده شده که واضح آمده است:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِّنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرٌ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَسْنَاء إِلَى أَجَلٍ مُسنَمًّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُلَاكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّى

ترجمه: ای مردم اگر در باره برانگیخته شدن در شک اید پس

[بدانید] که ما شما را از خاک آفریده ایم سپس از نطفه سپس از علقه اخون بسته] سپس از گوشت پاره صورت داده و غیر صورت داده آفریدیم تا [قدرت خود را] بر شما روشین گردانیم و آنچیه را اراده می کنیم تا مدتی معین در رحمها قرار می دهیم آنگاه شیما را [بیه صورت] کودک برون می آوریم سپس [حیات شما را ادامه می دهیم] تا به حد رشدتان برسید و برخی از شما [زودرس] می میرد و برخی از شما به غایت پیری می رسد. [قرآنکریم 5:22

در این عصر ما می دانیم که تمام عناصر تشکیل دهنده بدن انسان همه و همه به پیمانه کم و بیش در زمین وجود دارد. به این دلیل می توانیم آیتی را که در آن به آفرینش انسان از خاک دلالت دارد شرح کنیم که ساینس نیز بر صحت آن گواهی می دهد.

(دلیل دیگر این که هر آنچه انسان برای تولید سپرم نیاز دارد، بصورت مستقیم و یا غیر مستقیم از خاک (زمین) بدست می آید؛ مانند آب، منرال ها، پروتین وغیره که منبع سرشار پروتین را حبوبات و گوشت حیوانات تشکیل می دهد و می دانیم که نباتات و سایر حبوبات بصورت مستقیم از منابع و عناصر موجود در زمین تغذیه می کنند. حیوانات نیز به نوبه خود بصورت مستقیم و یا غیر مستقیم از زمین تغذیه می روید که تغذیه می نمایند. به عبارت دیگر در زمین انواع علف و گیاه می روید که حیوانات از آن استفاده می کنند، در علوفه ها آهن، کلسیم، آیودین... به پیمانه های متفاوت موجود اند. انسان هم از گیاه ها و هم از گوشت حیوانات استفاده می کند که باز هم در هر دو صورت ارتباط وجود ما با عناصر موجود در خاک برقرار می گردد. – مترجم)

در بعضی آیت ها الله متعال فرموده است که انسان از سـپرم و در بعضی دیگر فرموده که از خاک آفریده شده، با وجود این هم متن این دو آیت در مورد اجزای متشکله بدن انسان متضاد نیسـتند، زیـرا تضاد و تناقص چیزی را گویند که در مخالفت با یکدیگر واقع باشند و یا یکدیگر را نقض کنند و هردو همزمان یکجا واقع شده نتواند.

### انسان از آب آفریده شده

در بعضی جاها قرآنکریم بیان می دارد که انسان از آب آفریده شده که مصداق آن در سوره *الفرقان* آمده است:

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاء بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا

ترجمه: و اوست کسی که از آب بشری آفرید و او را [دارای خویشاوندی] نسبی و دامادی قرار داد و پروردگار تو همواره تواناست. {قرآنکریم 25: 54}

امروز تحقیقات ساینسی هر سه دعوای قرآنکریم را به اثبات رسانیده یعنی انسان از سپرم، خاک و آب آفریده شده است.

### این تضاد نیست، تشخیص است

به فرض مثال بگوییم برای ساختن یک پیاله چای به آب ضرورت داریم؛ سپس بگوییم به برگ های چای خشک نیز نیاز داریم. ایـن دو جمله متضاد یکدیگر نیستند زیرا برای ساختن یک پیاله چای هم به آب و هم به برگ های چای احتیاج داریم. علاوه بر این اگر بخـواهیم که چای را شیرین بسازیم، به شکر هم نیاز داریم.

پس زمانیکه قرآنکریم درباره خلقت انسان از سپرم، خاک و آب بحث می کند هیچ تضاد و تناقص در آن وجود ندارد؛ زیرا این تضاد نیست بلکه تشخیص است.

تشخیص به این معناست که درباره دو چیز مختلف در رابطه به یک موضوع بحث و صحبت شود اما تضاد و تناقص گویی در میان نباشد.

بطور مثال اگر بگوییم آن مرد کاملا راستگوست و در عین حال یک دروغگوی حرفوی نیز است؛ این تضاد است زیرا یک شخص نمی تواند هم کاملا راستگو و در عین حال یک دروغگوی محض و حرفوی نیز باشد. اما اگر بگوییم که آن مرد کاملا صادق، مهربان و دوست داشتنی است، پس این جمله تشخیص است.

# 16 - الله (ج) فرمانروای دوخاور و دوباختر

سوال: الله (ج) در یک آیت فرموده که او مالک و فرمانروای مشرقین (دو مشرق یا دو خاور) و مغربین (دو مغرب یا دو باختر) است. چطور می توانید آین آیت را بصورت علمی به اثبات برسانید؟ جواب:

### الله فرمانرواي مشرقين و مغربين است

آیتی که در آن خداوند (ج) خود را صاحب مشرقین (دو مشرق) و مغربین (دو مغرب) می خواند در سوره الرحمن است:

رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ

ترجمه: پروردگار دو خاور (دو مشرق) و پروردگار دو باختر (دو مغرب). {قرآنکریم 55:17}

در متن عربی قرآنکریم دیده می شود که کلمات مشرق ومغـرب در صیغه ی جمع بکار رفته و دلالت به این دارند که الله (ج) صـاحب، مالک و فرمانروای دو خاور و دو باختر است.

### الله (ج) فرمانرواي هردو انتهاي خاور و باختر

از علم جغرافیه می دانیم که خورشید از خاور طلوع می کند اما جایگاه نقطه طلوع ثابت نیست و در جریان سال متغیر است.

خورشید صرف دو روز درهرسال (روز اول بـرج حمـل و روز اول برج میزان)دقیقا از خاور طلوع می کند کـه منجمـان آنـرا اعتـدال

شمسی می نامند؛ اما خورشید در متباقی روزها اندکی از طرف شمال و یا اندکی از طرف جنوب طلوع می کند.

خورشید در روز اول برج سرطان از یک انتهای خاور و در روز اول برج جدی از انتهای دیگر طلوع می کند که در ایس دو روز انقلاب شمسی رخ می دهد. به همین منوال خورشید در ایسام تابستان در یک انتهای خاور و در ایام زمستان در انتهای دیگر باختر غروب می کند. این جریان را می توان در اکثر مناطق مانند شهر بمبی و از بالای آسمان خراش های بلند و دیگر نقاط مشابه که طلوع و غروب خورشید بخوبی قابل دید باشد، به سادگی مشاهده کرد. کسانیکه در مناطقی با مشخصات بالا زندگی دارند به آسانی قادر به تفکیک نقاط مختلف طلوع و غروب آفتاب در روزهای تابستان و زمستان هستند. بطور خلاصه می توان گفت که در جریان سال، خورشید شاهد پیمودن بطور خلاصه می توان گفت که در جریان سال، خورشید شاهد پیمودن نقاط مختلف درهنگام طلوع و غروب است. پس زمانیکه خداونید (ج) خود را مالک و فرمانروای مشرقین و مغربین می خواند، به این معناست

### الله (ج) صاحب و فرمانروای تمام نقاط خاور و باختر

در زبان عربی دو نوع صیغه ی جمع وجود دارد. یکی صیغه جمعی که به وجود دو شی، دوشخص یا دو محل دلالت دارد و دیگر صیغه جمعی است که برای بیشتر از دو یعنی برای سه، چار و بیشتر از آن دلالت دارد. در آیت 17 سوره *الرحمن* لغاتی که استعمال شده مشرقین و مغربین است که صیغه ی جمع دارند و مراد آن دو خاور و

دو باختر است.

حال آيتى را از سوره *المعارج* مورد مطالعه قرار مى دهيم: فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ

ترجمه: پس به پروردگار خاوران و باختران سوگند یاد میکنم که ما تواناییم {قرآنکریم 40:70}

در این آیت دیده می شود کلمات *المشارق و المغارب* بکـار رفتـه اند که قرار قانون جمع بندی به بیشتر از دو دلالت دارند.

پس از تشریحات بالا و مطالعه دقیق آیت ها نتیجه می شود که الله (ج) صاحب و فرمانروای تمام نقاط خاور و باخترو هر دو انتهای آنها است.

### 17. يك روز 1000 سال يا 50000 سال؟

سوال: الله (ج) در یک آیت به صراحت فرموده که یک روز در نزد او برابر است با 1000 سال درحالیکه در آیت دیگر یک روز را معادل 50000 سال می داند. آیا این بیانگر دو رنگی در قرآن نیست؟

جواب:

# تفاوت زمان نزد الله (ج) و بندگان

الله (ج) در دو آیت جداگانه (22: 47: 25: 5) فرموده که طول یک روز درنزد او برابر با 1000 سال است و در آیت دیگر (70: 4) یک روز را معادل به 50000 سال قرار محاسبه ما انسانها شمار

مي كند.

از این آیت ها بخوبی وانمود می شود که اوقات و زمان در نزد الله (ج) با زمان و اوقات ما انسان ها قابل مقایسه نیست. الله (ج) با بیان 1000 سال و 50000 سال مطابق زمان بشر به ما مثال آورده تا تفاوت زمان نزد ما و نزد او را بدانیم. به عبارت دیگر هزارها سال بشر و یا یک زمان بسیار طولانی با یک روز که محاسبه ی آن نزد الله (ج) میباشد مساوی است.

# "یوم" دوره را نیز گویند

لغت عربی یی که در این 3 آیت آمده" یوم" است که برعلاوه" یک روز " معنای" یک دوره طویل" را نیز افاده می کند. اگر کلمه" یوم" را بصورت صحیح آن در این آیت ها ترجمه کنیم این سوء تفاهم از بین میرود.

الف: به سوره الحج نظر بياندازيد:

وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعْدَهُ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْف سَنَة مَمَّا تَعُدُّونَ

ترجمه: و از تو با شتاب تقاضای عذاب می کنند با آنکه هرگز خدا وعدهاش را خلاف نمی کند و در حقیقت یک روز از قیامت] نزد پروردگارت مانند هزار سال است از آنچه می شمرید. {قرآنکریم 22: 47}

زمانیکه کافران از پیغمبر (ص) طلب جزا برای کرده های شان کردند، الله (ج) در جواب آیتی نازل کرد و فرمود که او از وعده خود عاجز نیست و بدانیم که یک روز نزد او برابر با هزار سال از آنچه ما

شاهد هستیم می باشد .

ب: در سوره *السجده* الله متعال فرموده:

يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَنْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ

ترجمه: کار [جهان] را از آسمان [گرفته] تا زمین اداره می کند آنگاه [نتیجه و گزارش آن] در روزی که مقدارش آن چنان که شما [آدمیان] برمی شمارید هزار سال است به سوی او بالا می رود ۲.

این آیت اشاره دارد که زمان مقرر شده برای تمام امورات که نـزد خداوند (ج) پـیش کـرده شـوند معـادل بـه 1000 سـال اسـت. {قرآنکریم 32: 5}

ج: حال آیتی را از سوره المعارج مطالعه می کنیم:

تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَنْفَ سَنَةٍ

ترجمه: فرشتگان و روح در روزی که مقدارش پنجاه هـزار سـال است به سوی او بالا میروند.  $\{ \mathbf{4}, \mathbf{70} \}$ 

در این آیت الله (ج) فرموده که زمان مقرر شده برای فرشتگان و روح (ها) تا به طرف الله (ج) بروند50000 سال است.

د: لازم نیست که زمان مورد نیاز برای دو عمل مختلف یکسان باشد. بطور مثال اگر بخواهیم یک مسافه ی نزدیک را بپیماییم، و یا

1- یعنی اگر خوابد کار ہزار سال دریک روز تام کند، پس این از سبب عجز نیست بلکه بنابر مصامحی است که جز او کسی نمی داند. 1- یعنی اگر مردمان نزول و تدسیر عروج او را تصور کنند در کمتر از 1000 سال خیال ننایند و آن بهه پیش خدای تعالی در یک روز تام می شود. غرض آنست که اولیم ایشان به قدرت او نمی رسند. والله اعلم (مشرحم) ساده تر بگوییم بخواهیم از یک محل به محل دیگر در داخل شهر برویم، می توان این مسافه را در حدود یک ساعت پیمود ولی اگر بخواهیم یک مسافت دور را بپیماییم و از یک کشور به کشور دیگر مسافرت کنیم حدود 20 ساعت و یا کم و بیش را نظر به مسافه میان دو کشور در بر خواهد گرفت. تفاوت زمان در مثال بالا به این معنا نیست که ما دو جمله متضاد بیان کرده ایم زیرا مسافرت به دو محل مختلف به زمان منحصر به فرد نیاز دارد. از این مثال به وضوح هویدا می شود که نه تنها آیت های قرآنکریم در تضاد با یکدیگر قرار ندارند بلکه در هماهنگی کامل با حقایق به اثبات رسیده ی علم عصری گام به گام روان اند.

# 18 - ابلیس - جن یا ملک؟

سوال: قرآن چند بار از ابلیس به عنوان ملک نام برده اما در سوره کهف ابلیس را جن خوانده است. آیا این دو جمله مخالف یکدیگر نیستند؟

### داستان ابلیس و فرشتگان در قرآن

درباره ی داستان آدم (ع) و ابلیس در آیت های متعدد قرآنکریم بحث صورت گرفته و الله (ج) فرموده "به فرشتگان امر کردیم تا به آدم سجده کنند ـ همه سجده کردند، بجز ابلیس." شرح چگونگی این جریان در آیت های زیر آمده:

- سوره *البقره* آیت **43**
- سوره *الحجر* آيت 28–31
  - سوره *طه* آیت 116
  - سوره *الاعراف* آیت 17
  - سوره *الاسراء* آيت 61
  - سوره *ص* آیت 71–74

آما در آیت 50سوره *الکهف*چنین اشاره شده:

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاء مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُقٌ بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا

ترجمه: و [یاد کن] هنگامی را که به فرشتگان گفتیم آدم را

سجده کنید پس [همه] جز ابلیس سجده کردند که از [گروه] جن بود و از فرمان پروردگارش سرپیچید آیا [با این حال] او و نسلش را به جای من دوستان خود می گیرید و حال آنکه آنها دشمن شمایند و چه بد جانشینانی برای ستمگرانند. {قرآنکریم 18: 50}

#### قاعده تغلیب در زبان عربی

از ترجمه بخش اول آیت "به فرشتگان گفتیم آدم را سجده کنید پس همه جز ابلیس سجده کردند" تصوری در ذهن ما پیدا می شود که ابلیس از جمله فرشتگان بود. ما می دانیم که قر آنکریم به زبان عربی نازل شده است. در قواعد دستور زبان عربی یک قاعده تغلیب نام دارد که نظر به آن اگر خطاب به اکثریت باشد، اقلیت را نیز شامل می شود.

بطور مثال اگر در یک صنفی که دارای 100 شاگرد باشد که 99 آن پسر و 1 دختر است؛ به زبان عربی به پسران امر شود که ایستاده شوند، این امر آن دختر را نیز شامل می شود که یگانه دختر در صنف است و ضرور نیست از او به تنهایی نام برد. به همین ترتیب زمانیک در قر آنکریم داستان آدم (ع) و ابلیس ذکر شده، الله (ج) خطاب به فرشتگان می فرماید که آدم (ع) را سجده کنند در حالیکه در آنزمان ابلیس هم حضور داشت، لذا ضرورت نیست که به او امر جداگانه صادر شود و امر صادر شده دوباره تکرار شود. پس نظر به ایس آیست ممکن ابلیس از جمله جن ها بوده و یا فرشته باشد؛ اما از آیست 50 سوره الکهف فهمیده می شود که ابلیس از جمله جن ها بوده است.

در هیچ آیت قرآنکریم از ابلیس به عنوان فرشته یاد آوری نشده است. پس می توان گفت در ابلاغ این پیام چنانچه قبلا بیان کردیم هیچ تضاد در قرآنکریم وجود ندارد.

### جن ها برخلاف فرشتگان خود مختار اند

نکته دیگری را که قابل یادآوری می دانیم این است که جسن ها مانند انسان ها طبعیت آزاد دارند یعنی اگر خواسته باشسند از اوامسر الله (ج) اطاعت می کنند و اگر نخواهند می توانند راه بسی اطاعتی پیشه گیرند، اما فرشتگان طبعیت آزاد ندارند و هیچگاه از اوامسر الله (ج) سرپیچی و چشم پوشی نمی کنند. از این سبب احتمال نافرمانی فرشتگان از اوامر پرودگار پیدا نمی شود؛ این دلیل، دلیل های قبلسی را بیشتر تقویت می کند و ثابت می سازد که ابلیس جسن است نسه ملک!

# 19 - نویسنده ی قرآن (نعوذ بالله) ریاضی نمی داند

سوال: از دیدگاه *ارون شوری <sup>۱</sup>* در قرآن اشتباه ریاضیکی وجـود دارد. در آیت های **11** و **12** سوره *النساء* اگر حصه های میراث کـه بـه ورثـه سپرده می شود باهم جمع شوند، بیشتر از *یک* می شود. از ایـن سـبب نظر به گفته ی *ارون شوری* نویسنده قرآن (نعوذ بالله) ریاضی نمی داند.

جواب: الله (ج) در مورد میراث در آیت های متعدد ارشاد نموده:

- سوره *البقره* آیت 180 و **24**0
  - سوره *النساء* آیت 19، 33
- سوره *المائده* آیت 105 و 108

اما درباره چگونگی تقسیم میراث بین وارثان رهنمـود واضـح در سوره *النساء* آیت های 11، 12 و 176 بیان شده است:

حالا می خواهیم آیت های مورد نظر *ارون شوری* را مـورد بحـث قرار دهیم:

يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنتَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاء فَوْقَ الثَّنتَيْنِ فَلَهَا النِّصْفُ وَلاَبَوَيْهِ لِكُلِّ الثُّنتَيْنِ فَلَهَا النِّصْفُ وَلاَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلاَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدِ مِنْهُمَا السَّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلأُمِّهِ السَّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ أَبُواهُ فَلأُمِّهِ السَّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ آبَاقُكُمْ وَأَبناؤُكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ آبَآ وَكُمْ وَأَبناؤُكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا

1-ارون ثوری یکی از سرسخت ترین نکوممکران اسلام در ہندوستان است. (مشرحم)

# فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيما حَكِيمًا

ترجمه: خداوند به شما در باره فرزندانتان سفارش می کند سهم پسر چون سهم دو دختر است و اگر [همه ورثه] دختر [و] از دو تین بیشتر باشند سهم آنان دو سوم آنچه میت گذاشته است می باشد و اگر [دختری که ارث می برد] یکی باشد نیمی از میراث از آن اوست و برای هر یک از پدر و مادر وی [=متوفی] یک ششم از ماترک [مقرر شده] است این در صورتی است که [متوفی] فرزندی داشته باشد و ولی اگر فرزندی نداشته باشد و [تنها] پدر و مادرش از او ارث برند برای مادرش یک سوم است [و بقیه را پدر می برد] و اگر او برادرانی داشته باشد مادرش یک ششم می برد [البته همه اینها] پس از انجام وصیتی است که او بدان سفارش کرده یا دَینی [که باید استثنا شود] شما نمی دانید پدران و فرزندانتان کدام یک برای شما سودمندترند این افرضی است از جانب خدا زیرا خداوند دانای حکیم است.

وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّهُنَّ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَلَهُنَّ اللَّبُعُ مِمَّا تَرَكْنُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَلَهُنَّ اللَّهُنُ مِمَّا للرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ اللَّهُنُ مِمَّا تَرَكْتُم مِن بَعْدِ وَصِيَةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَو امْرَأَةٌ وَلَهُ أَحْ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكْثَرَ أَو امْرَأَةٌ وَلَهُ أَحْ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكْثَرَ مِن نَعْدِ وَصِيَةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرَ مِن بَعْدِ وَصِيَةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرَ مَن الله وَاللهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ

ترجمه: و نیمی از میراث همسرانتان از آن شما [شـوهران] اسـت اگر آنان فرزندی نداشته باشند و اگر فرزنـدی داشـته باشـند یـک

چهارم آنچه میت گذاشته از آن شماست [البته] پس از انجام وصیتی که بدان سفارش کردهاند یا دَینی [که باید استثنا شود] و یک چهارم از میراث شما برای آنان است اگر شما فرزندی نداشته باشید و اگر فرزندی داشته باشید یک هشتم از میراث شما برای ایشان خواهد بود [البته] پس از انجام وصیتی که بدان سفارش کردهاید یا دَینی اکه باید استثنا شود] و اگر مرد یا زنی که از او ارث میبرند کلاله [عبی فرزند و بی پدر و مادر] باشد و برای او برادر یا خواهری باشد پس برای هر یک از آن دو یک ششم [ماترک] است و اگر آنان بیش از این باشند در یک سوم [ماترک] مشارکت دارند [البته] پس از ایجام وصیتی که بدان سفارش شده یا دَینی که [باید استثنا شود به شرط آنکه از این طریق] زیانی [به ور ثه] نرساند ایس استسفارش خدا و خداست که دانای بر دبار است. {قرآنکریم 4: 11و 12}

دین اسلام قانون تقسیم مال میراث را بین وارثان با وضوح کامل بیان کرده طوریکه کلیات اساسی و عمده ی آن در قرآنکریم و تشریح یک به یک اجزای آن در احادیث صورت گرفته و آنقدر ژرف است که می توان تمام عمر را صرف تحقیق قوانین اسلامی میراث و آن جزیبات نمود.

حال آنکه ارون شوری می خواهد تمام قوانین میراث را با خواندن سرسری دو آیت و برداشت مفهوم ظاهری و نامکمل از قرآنکریم بدون دانستن جزییات آن فراگیرد.

این حالت شبیه به کسی است که می خواهد یک معادله ریاضی را حل کند اما قواعد اساسی و ابتدایی ریاضیات را نداند. در حل مسایل ریاضی قانونی به نام BODMAS<sup>۱</sup> وجود دارد که نظر به این قانون باید در حل معادلات ریاضی ابتدا داخل قوس ها را ساده ساخت، سپس به ترتیب عملیه تقسیم و ضرب را اجرا می گردد، بعد عملیه جمع و در نهایت عملیه تفریق اجرا می شود.

حالا اگر ارون شوری اساسات ریاضی را ندانسته به بحـث میـراث بپردازد طوری که نخست عملیه ضرب، بعد تفریق، سپس قوس ها را ساده سازد و بعد از آن عملیه تقسیم را اجرا کند و در اخیـر همـه را بهم جمع کند، حتما جواب اشتباه بدست می آید.

قانون میراث که در آیت های 11 و 12 سـوره النساء شـرح داده شده، شبیه به مثال بالا است. باوجود اینکه حقوق فرزندان در ابتدای آیت ذکر گردیده و به تعقیب آن حصه ی والدین و همسـر، نظـر بـه قانون میراث در اسلام بعد از وفات نخسـت قـرض و بـدهی شـخص درصورتی که مقروض باشد پرداخته می شـود، بعـد از آن حصـه ی والدین و همسر با درنظرداشت اینکه از متوفا فرزند بجا مانده یا خیر پرداخته می شود، سپس نظربه قانون شـرع دارایـی منقـول و غیـر منقول که باقی مانده بین پسران و دختران تقسیم می شود.

از تشریحات بالا دانستیم که حاصل جمع میراث تقسیم شده بین ورثه بیشتر از یک نمی شود. پس واضح است که الله (ج) کاملا به علم ریاضی بیشتر از هر عالم دنیا آگاهی دارد، اما این ارون شوری است که از علم ریاضی و قواعد آن واقف نیست!

<sup>,</sup> A= ضرب, M= Multiplication, تقسيم B0= Brackets Off B ضرب, B = Brackets Off B , تغریق - مترجم Addition

# 20 - الله (ج) بخشاينده يا انتقام گيرنده؟

سوال: قرآنکریم در عموم آیت ها از بخشایش و مهربانی بی نهایت الله (ج) صحبت می کند. اما درعین حال دیده می شود که از مجازات نیز در قرآنکریم زیاد یاد شده است. پس آیا الله (ج) بخشاینده است یا کینه توز؟

جواب:

### الله (ج) نهایت مهربان است

الله (ج) بارها در قرآنکریم فرموده که او نهایت مهربان است. در حقیقت تمام سوره های قرآنکریم به استثنای سوره التوبه یعنی متباقی 113 سوره همه با بهترین فورمول که "بسم الله الرحمن الرحیم" یعنی "بنام خداوند بی نهایت بخشاینده و مهربان" است آغاز می شود.

### الله (ج) نهایت بخشاینده است

الله (ج) در تعداد زیاد آیت ها فرموده که او بخشاینده است. بطور مثال قسمتی از آیت 25 سوره النساء و آیـت 74 سـوره المائـده را اینجا نقل می کنیم که از الطاف بی پایان الله (ج) حکایت می کند:

وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

ترجمه: خداوند آمرزنده مهربان است. {قرآنگریم 4: 25 و 5: 74

### الله (ج) به هر شخص سزاوار جزاي مناسب مي دهد

باوجود اینکه الله (ج) بخشنده و مهربان است او همچنان در مجازات کردن اشخاص گناهکار و واجد شرایط سختگیر است. قرآنکریم بار ها در باره ی اینکه الله (ج) مجازات سخت به کافران و کسانیکه از حقانیت اسلام منکر اند می دهد و آنها را مورد قهر و غضب خود قرار داده و مجازات سنگین برای آنها مقرر داشته زبان می گشاید و در آیت های متعدد از انواع مختلف مجازات و نحوه تطبیق آن در جهنم خبر داده است.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّانَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا

ترجمه: به زودی کسانی را که به آیات ما کفر ورزیدهاند در آتشی [سوزان] در آوریم که هر چه پوستشان بریان گردد پوستهای دیگری بر جایش نهیم تا عذاب را بچشند آری خداوند توانای حکیم است.

{قرآنكريم **4**: **56** 

### الله (ج) نهایت عادل است

سوال اینجاست که الله (ج) بخشاینده است یا کینه تـوز و انتقـام گیرنده؟ نکته ی مهم که لازم به یاد آوریست اینکه الله (ج) بـرعلاوه بخشایش و مهربانی جزای سخت به افراد بد و سزاوار می دهـد، بـه نهایت درجه عادل نیز است. در سوره النساء عدالت الهی را ببینید: إِنَّ اللهَ لاَ یَظْلِمُ مِتْقَالَ ذُرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً یُضَاعِفْهَا وَیُوْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظْیمًا

ترجمه: در حقیقت خدا هموزن ذرهای ستم نمی کند و اگر [آن ذره کار] نیکی باشد دو چندانش می کند و از نزد خویش پاداشی بـزرگ می بخشد. {قرآنکریم 4: 40}

مزید بر این در سوره *الانبیاء* فرموده:

وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَنَيْنًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ

و ترازوهای داد را در روز رستاخیز مینهیم پس هـیچ کـس [در] چیزی ستم نمیبیند و اگر [عمل] هموزن دانـه خردلـی باشـد آن را می آوریم و کافی است که ما حسابرس باشیم (قرآنکریم 21: 47)

### مثال شاگردی که متوصل به نقل میشود

فرض کنیم در جریان امتحان یک شاگرد متوصل به نقل می شود و استاد او را با ثبوت دستگیر می کند، حالا اگر استاد بگوید مین بسیار مهربان و رحم دل هستم و شاگرد مذکور را می بخشم و به او اجازه می دهم کارش را ادامه دهد و کاری با او ندارم. در چنین وضعیت شاگردانی که زحمت کشیده و مشکلات درس را متحمل شده اند، استاد متذکره را بخشنده و مهربان ندانسته و او را شخص عادل نمی خوانند و در عین حال این عمل غیرعادلانه او زمینه نقل را برای دیگران فراهم می سازد و آنها را تشویق می کند تا به نقل اتکا کرده، عین عمل را اجرا کنند.

اگر تمام استادان به همین شکل بخشنده و مهربان باشند و به شاگردان اجازه دهند تا به نقل تکیه کنند، هیچ شاگردی باقی

نخواهد ماند که برای امتحان آمادگی بگیرد و همه با غیش و فریب ارتقا خواهند کرد. نتیجه ی امتحان بسیار عالی خواهد بود زیرا تمام شاگردان نمرات پوره اخذ می نمایند. اما در حقیقت این شاگردان زندگی نامطلوبی را سپری می کنند و تا پایان عمر با مشکلات مواجه می شوند و باید یادآور شد که اگر به این روند عمل شود ماهیت امتحان بکلی از بین میرود.

### زندگانی امتحان آخرت است

زندگی و اعمال در این دنیا گهواره برای آخرت است. الله (ج) چنانی که در سوره الملک مهربان شده:

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِيلُ الْغَفُورُ

ترجمه: همانکه مرگ و زندگی را پدید آورد تا شما را بیازماید که کدامتان نیکوکارترید و اوست ارجمند آمرزنده. {قرآنکریم 67: 2}

### اگر الله (ج) همه را ببخشد، کسی اطاعت نخواهد کرد

اگر الله (ج) احدی را مجازات نکند و همه را بیامرزد، پس چسرا انسان ها از اوامر او اطاعت کنند؟ قبول می کنم که در این حالت تمام انسان ها به بهشت می روند و کسی به جهنم فرستاده نخواهد شد ولی باید بدانیم که این جهان نیز برای زندگی به محل بدتر از جهنم مبدل خواهد شد.

اگر قرار باشد تمام انسانها به بهشت بروند، پس دلیل خلقت انسان در این دنیا چه شد؟ در اینصورت زندگی در این دنیا دیگر

امتحان برای آخرت نیست!

### الله (ج) در صورتی می آمرزد که توبه کنیم

الله متعال صرف در صورتی از گناه بندگان می گذرد کـه شـخص گناهکار ندامت کرده و در بدل کرده های خود عذر خواهی کند.

لطف بی پایان الله (ج) را در سوره الزمر ببینید:

قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ

ترجمه: بگو ای بندگان من که بر خویشتن زیادهروی روا داشتهاید از رحمت خدا نومید مشوید در حقیقت خدا همه گناهان را می آمرزد که او خود آمرزنده مهربان است.

و از بندگان می خواهد که قبل از دچار شدن به عـذاب بـه او تسلیم شوند:

وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَانْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ

ترجمه: و پیش از آنکه شما را عذاب در رسد و دیگر یاری نشوید به سوی پروردگارتان بازگردید و تسلیم او شوید.

ویا:

وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ

ترجمه: و پیش از آنکه به طور ناگهانی و در حالی که حدس نمیزنید شما را عذاب دررسد نیکوترین چیزی را که از جانب پروردگارتان به سوی شما نازل آمده است پیروی کنید. {قرآنکریم 39: 53-55} باید یادآور شویم که برای توبه چار مشخصه ذکر شده:

ابتدا باید اعتراف کنیم که عمل زشت است، بعد باید بصورت فوری از اجرای آن اجتناب کنیم، سپس عهد کنیم که در آینده از تکرار آن خود داری می کنیم و در نهایت اگر به کسی زیان رسانیده ایم و او را متضرر ساخته ایم، بلافاصله آنرا اعاده کرده و جبران خساره نماییم.

و من الله توفيق چهارشنبه شب1389/08/19 مطابق 1431/12/03

# فمرست موضوعات

| 1  | 1- آیا قرآن توسط شیطان نوشته نشده؟ (نعوذ بالله)            |
|----|------------------------------------------------------------|
| 5  | 2- قرآن حاضر قرآن اصلی و یا نسخه حضرت عثمان (رض)؟          |
| 5  | محمد (ص) متن نوشته شده قرآن را نظارت و تصدیق می نمود 💶     |
| 6  | ترتيب و ترادف قرآن از جانب الله (ج) الهام گرديده           |
| 7  |                                                            |
| 7  | عثمان (رض) قرآن را از نسخه ی اصلی رونویس کرد               |
| 9  | نشانه های زیر و زبر برای عجم افزود گردید                   |
| 10 | الله (ج) از قرآن حفاظت مي كند                              |
| 11 | 3- آیا اسلام خشونت را ترویج می دهد؟                        |
| 11 | آیت سوره التوبه                                            |
| 11 | این آیت در جریان نبرد نازل گردیده                          |
| 12 | مثال جنگ امریکا و ویتنام                                   |
| 13 | این آیت برای تقویه روحیه نازل گردید                        |
| 13 | پرش از آیت 5 به 7                                          |
| 14 | جواب در آیت ششم است                                        |
| 15 | 4- اگر الله (ج) یکتاست، چرا در قرآن ضمیر "ما" استعمال شده؟ |
| 17 | 5- نظریه ی نسخ در مورد قر آن                               |
|    | دو تعبير متفاوت ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| 18 | کتابی مانند قر آن، 10 سوره یا 1 سوره ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           |
| 21 | منع تدریجی مسکرات                                          |
| 25 | قرآن عاری از تضاد است                                      |
| 26 | 6-معناء، حاوف مقطعات                                       |

#### کے افہران چے می پہرسند؟

| 26 | حروف مقطعات                                             |
|----|---------------------------------------------------------|
| 28 | معناي حروف مقطعات                                       |
| 29 | بهترين تعبير حروف مقطعات                                |
| 32 | کیفیت معجزه آسای قرآن همواره بعد از حروف مقطعات ذکر شده |
| 33 | 7 – زمین هموار یا بیضوی؟ –––۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔              |
| 33 | زمین مانند فرش ساخته شده                                |
| 34 | فرش بالای سطح نا هموار نیز گسترده می شود                |
| 35 | زمین مبسوط است                                          |
| 36 | زمین شکل بیضوی دارد                                     |
| 37 | 8- تشخیص جنسیت طفل در بطن مادر                          |
| 37 | الله (ج) برهمه چيز علم دارد                             |
| 38 | جنسیت طفل و التراسونوگرافی                              |
| 38 | كلمه "جنسيت" در متن قرآن نيامده                         |
| 39 | هیچ کس بجز الله (ج) خوی و خاصیت طفل را نمی داند         |
| 40 | 9-حور                                                   |
| 40 | كلمه "حور" در قرآن                                      |
| 40 | کلمه "حور" " دوشیزه های زیبا" ترجمه شده                 |
| 41 | معنای کلمه "حور"                                        |
| 43 | 10 اثبات وجود الله برای ملحد $$                         |
| 43 | مبارکباد به ملحد                                        |
| 44 | تصور منطقي الله                                         |
| 46 | قرآن و ساینس جدید                                       |
| 47 | علم نظری احتمالات                                       |
| 50 | الله (ج) نويسنده قرآن است                               |
| 50 | قرآن کتاب نشانه ها است نه ساینس                         |

### کے فیران چے می پےرسند؟

| 51 -        | ساینس انواع خدا را محوه میکند نه خدا را!                            |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| 53 -        | 11 - آیا قلب مسوول فهم و ادراک است؟                                 |
| 53 -        | خداوند (ج) بر قلب کافران مهر نهاده                                  |
| 54 -        | "قلب" در عربی هم به معنای "دل" و هم "عقل"                           |
| 54 -        | "قلب" مركز ادراك                                                    |
| 54 –        | گاهی معنای لفظی و مجازی بعضی کلمات متفاوت است                       |
| <b>56</b> – | "قلب" مركز محبت و احساسات                                           |
| <b>56</b> – | عرب ها می دانند                                                     |
| 57 -        | 12- بت جهت تمركز افكار استعمال مي شود                               |
| 57 -        | مسلمانان به درجه عالی هوشمندی رسیده اند                             |
| 57 -        | پرسش کودک در مورد رعد ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                    |
| 59 -        | کسانیکه در صنف اول به بت جهت تمرکز نیاز دارند                       |
| 61 -        | 13- الله (ج) بر قلب های کافران مهر نهاده                            |
| 61 -        | الله (ج) بر قلب كافراني مهر نهاده كه پيهم حقيقت اسلام را رد مي كنند |
| 62 –        | پیشگویی معلم در مورد شاگرد                                          |
| 63 -        | $^{-14}$ خلقت زمین و آسمان در $^{6}$ روز یا $^{8}$ روز؟             |
| 63 -        | $$ آسمان ها و زمین در $m{6}$ روز خلق شده اند                        |
| 65 -        | "ثُمَ" به معنای "مزید بر این" است                                   |
| 67 -        | آسمان ها و زمین همزمان خلق شدند                                     |
| 68 -        | 15- آفرینش انسان از سپرم و یا خاک؟                                  |
| 68 -        | آفرینش انسان از سپرم و خاک                                          |
| 70 –        | انسان از آب آفریده شده                                              |
| 70 –        | این تضاد نیست، تشخیص است                                            |
| 72 –        | 16 – الله (ج) فرمانروای دوخاور و دوباختر                            |
| 72          | الله فرمانرواي مشرقين و مغريين است                                  |

#### کے فیران ہے می پہرسند؟

| 72 | الله (ج) فرمانروای هردو انتهای خاور و باختر          |
|----|------------------------------------------------------|
| 73 | الله (ج) صاحب و فرمانروای تمام نقاط خاور و باختر     |
| 74 | 17. یک روز 1000 سال یا 50000 سال؟                    |
| 74 | تفاوت زمان نزد الله (ج) و بندگان                     |
| 75 | "يوم" دوره را نيز گويند                              |
| 78 | 18 - ابليس – جن يا ملک؟                              |
| 78 | داستان ابلیس و فرشتگان در قر آن                      |
| 79 | قاعده تغلیب در زبان عربی                             |
| 80 | جن ها برخلاف فرشتگان خود مختار اند                   |
| 81 |                                                      |
| 85 |                                                      |
| 85 | الله (ج) نهایت مهربان است                            |
| 85 | الله (ج) نهايت بخشاينده است                          |
| 86 |                                                      |
| 86 | الله (ج) نهايت عادل است                              |
| 87 |                                                      |
| 88 |                                                      |
| 88 | ۔<br>اگر الله (ج) همه را ببخشد، کسی اطاعت نخواهد کرد |
| 89 | الله (ج) در صورتی می آمرزد که توبه کنیم              |